
101

 כל שעתיד להיכתב כבר נאמר: 

לשורשי רעיון העבר־בעתיד בכתיבה האכופה 

בספרות העברית

יניב חג'בי

1. מבוא

ספרות,  ליצירת  מראש"  "מנוסח  באילוץ  המודע  השימוש  הפך  האחרון  המאה  ברבע 
מה שאכנה להלן כתיבה אכופה, לתופעה רווחת יותר ויותר בספרות העברית. הכתיבה 
האכופה היא בחירת המנגנון הצורני של היצירה עוד בטרם מלאכת היצירה עצמה. העיסוק 
מסורתיים  להיות  היכולים  יצירה  אילוצי  מראש,  שנבחרו  הללו  הצורניים  במנגנונים 
)דוגמת הסונטה( או חדשים לחלוטין, עומד במרכז פעילותה של הקבוצה הספרותית 
ב־1960.  ומתמטיקאים  בידי סופרים  "אוליפו" היא קבוצת עבודה שהוקמה  "אוליפו".1 
אוליפו )Oulipo( אלה ראשי התיבות של Ouvroir de Littérature Potentielle: אולפנה 
לעברית  תורגמו  הקודמת  המאה  של  התשעים  שנות  סוף  מאז  פוטנציאלית.2  לספרות 
מאמרים ויצירות של חברי הקבוצה,3 מה שמהווה, לדעתי, את אחד הגורמים המרכזיים 
להשגרתה של הכתיבה האכופה בספרות העברית החדשה. בין הרעיונות האוליפיאניים 
כמה  מצויות  שלה,  הפרשנית  והיצירה  השפה  ותפיסת  הרבנית  הספרות  ובין  השונים 
זה.  מאמר  של  המרכזית  הטענות  מערכת  מצויה  כאן  מאוד.  מעניינות  מקבילות  וכמה 
רעיון הכתיבה תחת אילוץ מנוסח מראש מופיע באופנים שונים בתרבות העולם. יחד 
האופן  הדגשת  תוך  המעשי,  והן  התיאורטי  הן  שלו,  ביותר  הרהוט  הניסוח  זאת,  עם 

עוד בראשית דרכם הגדירו האוליפיאנים את שני אופני פעילותם: האנליטית והסינתטית. הפעילות   1
האנליטית קשורה בתחום ההיסטוריה של הספרות, ומחפשת אחר אילוצים לא ידועים שכבר נעשה 
בהם שימוש. הפעילות השנייה, הסינתטית, הייתה למעשה, "משימתה הגדולה של אוליפו: היא 
 Oulipo, Atlas de littérature( "הפתיחה של אפשרויות חדשות לא ידועות על ידי יוצרי העבר

.)potentielle, Paris: Gallimard, 1988, p. 22

עוד על כך ראו להלן הערה 27.   2
שלם  מדור  ספק  ללא  הוא  העברית  אל  )כקבוצה(  אוליפו  של  בהצגתה  והחשוב  המגובש  הרגע   3
לאילוצים  בעברית  מחוות  וכמה  הקבוצה,  על  מאמרים  האוליפיאניים,  המניפסטים  תרגומי  של 
ליצירה  אולפנא  "אוליפו:  מנור,  דורי  ראו:  הו!  של  השלישי  בגיליון  כולם  אוליפיאניים, שהובאו 

פוטנציאלית — המשורר נלחם בהשראה", הו! 3, 2006, עמ' 276.



ית
בר

הע
ת 

רו
ספ

 ב
פה

כו
הא

ה 
יב

כת
 ב

יד
עת

־ב
בר

הע
ון 

עי
 ר

שי
ור

ש
 ל

ר:
אמ

ר נ
כב

ב 
כת

הי
 ל

יד
עת

ש
ל 

כ

102

המודע בו הוא מתבצע, נעשה בידי "אוליפו" וחבריה. בתרבות העברית־יהודית, בייחוד 
ניתן  אחר,4  במקום  עמדנו  עליהן  שונות  סיבות  בשל  הקלאסיים,  הרבניים  בטקסטים 
למצוא מקבילות רבות לרעיונות אוליפיאניים. כאשר יוצרת עברית בוחרת במודע להגביל 
צורנית את עצמה, לאכוף את כתיבתה, היא מנהלת שיח, לפחות באופן תת־מודע, הן 
עם מסורת הכתיבה העולמית, הן עם הכתיבה האכופה האוליפיאנית ועבודות חבריה, 
והן עם תפיסת השפה )הפרשנות( של הטקסטים העבריים הקלאסיים. נבחן להלן את 
הפיתוחים הפילוסופיים של אחד מהרעיונות הללו — רעיון הפוטנציאל הממתין למימוש 
מתמיד — תוך הקבלה בין התפיסה האוליפיאנית והפרשנות הרבנית, הנדמות כרחוקות 
כל כך. הרעיון האוליפיאני המרכזי, רעיון ניסוח האילוץ שבאמצעותו ניתן לייצר וליצור 
עבודות חדשות, דומה במידה רבה לרעיון הפרשנות המתמדת בספרות הרבנית. זאת ועוד. 
היצירות החדשות — אותן מאפשר האילוץ — מצויות בעתיד, כפוטנציאל, אך גם בעבר, 
כמימוש, בעצם ניסוח האילוץ. מצויה כאן תפיסת זמן מובלעת, לא ליניארית, של "דבר־

מה שכבר נעשה בעתיד". אם נתרגם זאת לאחד ממשפטי המפתח המייצגים את הספרות 
הרבנית, נוכל להיזכר ב"אפילו מה שתלמיד ותיק עתיד להורות לפני רבו כבר נאמר למשה 
בסיני" )ראו למשל ירושלמי חגיגה א, ח(. אותו "עתיד" ש"כבר נאמר" הוא עניינו של 
מאמר זה. כאן בדיוק טמון אותו מתח שבין הדטרמניזם שמכתיבה השפה ואילוציה, ובין 
החופש של המשתמשים ליצור בה. השפה, כמו המשחק, מתקיימת במתח שבין חוקיה 
רבנית  זה לעברית  ניתן לתרגם מתח  ובין החופש האינסופי שבמימושיהם.  המנוסחים 

באמצעות ההבחנה המפורסמת בין "חירות" ל"חרות". 
בחלק הבא אערוך סקירה פרדיגמטית קצרה שתצביע על הקשר האפשרי שבין כניסתה 
של "אוליפו" וחבריה אל שיח הספרות העברית, ואל התחזקות תופעת הכתיבה האכופה 
בספרות העברית בעשרות השנים האחרונות. לאחר מכן, בחלק השלישי של המאמר, אראה 
כיצד טשטוש ציר הזמן הליניארי הוא חלק בלתי נפרד מתפיסת היצירה האוליפיאנית, 
בייחוד ביחס לאחד הרעיונות המרכזיים שלה, הכתיבה האכופה. בטשטוש הזמנים הזה 
)Roubaud( בין  ז'ק רובו  אפתח את החלק הרביעי, בו ארחיב קשר שפותח כבר בידי 
ובין האילוץ האוליפיאני.  לפנה"ס(   284-?340( קרונוס  דיודורוס  "הטיעון העליון"5 של 
כפי שנראה, דיודורוס קרונוס תופס את הזמן לא כקו הליניארי של עבר־הווה־עתיד בו 
אנו מורגלים, אלא כעבר המתרחש בעתיד מתוך ההווה.6 החלק החמישי והמסכם יראה 
כיצד תפיסת הזמן הזו יכולה להסביר את תפיסת הפרשנות )כיצירה( הדומיננטית בספרות 

הרבנית, ואת הקשר שלה ל"אוליפו" ולכתיבה אכופה אוניברסלית. 

ב מה שאין הפה יכול לדבר: הערות תיאורטיות על הכתיבה באילוץ בספרות  ראו: יניב חג'בי, "לחשֵׁ  4
העברית על רקע אוליפיאני", מכאן כ, 2020, עמ' 140-101.

ניתן לתרגם ולהבין את המונח היווני ”κυρεύων λόγος“ )קוּרֵיאוֹן לוגוס( באופנים שונים. יש   5
שהבינוהו למשל כ"טיעונו של השליט ]שליט החכמה[" ואחרים הבינוהו כ"הטיעון השליט". לדיון 
 Pascal Massie, “Diodorus Cronus and the Logic of Time”, The Review :נרחב במושג ראו
of Metaphysics 70 (2), p. 281, f.n. 3. להלן אכנהו "הטיעון העליון", היות וכך נשמרים רובדי 

המשמעות השונים שלו. 
 .)futur antérior( או בצרפתית )future perfect( ניתן להשוות זאת עם אחד הזמנים באנגלית  6

שניהם מתארים פעולה עתידית שכבר נעשתה. 



103

בי
חג'

ב 
יני 2. "אוליפו" והחזרת הצורה אל שיח הספרות העברית 

העיסוק האמנותי ברעיון הצורה מעולם לא היה חדש. עיסוק זה גם לא עתיד להיעלם 
מהשיח האמנותי מעצם ההגדרה הבסיסית של האמנות כמתח בין צורה וחומר. יחד עם 
בעבר  שהייתה   — הצורה  היוותה  האחרונות,  השנים  וחמישים  במאתיים  בעיקר  זאת, 
משאת נפש קלאסיציסטית — מוקד להתקפות שונות בשם האמת הטהורה של התוכן, 
הן על  תיגר  לקרוא  ניסו  הרומנטית —  לפחות מאז התקופה  החומר. אמנים שונים — 
הצורות הקלאסיות המקובלות והן על עצם רעיון ההגבלה המלאכותית המושתת על רוחו 

היוצרת של הגאון האמנותי. 
בשאר  כמו  מתרחשת,  העברית,  בספרות   — צורנית  כתיבה   — אילוץ  תחת  כתיבה 
שירה, למשל,  בַּ ספרויות )ואמנויות( העולם, במישור המובן מאליו והלא מודע כמעט. 
נוכל לדבר על האכיפה מרצון של צורות וטכניקות מקובלות, כמו חריזה ומשקל. העניין 
העברית  הספרות  בתנ"ך.  כמובן  כמו  ביותר,  הקדומות  ביצירות  העולם  בתרבות  רווח 
באופן  לכתוב  נטלו על עצמם  ורוב משורריה  זה,  באופן  נכתבה  המודרנית, מתחילתה, 
למרוד  שונים  יוצרים  החלו  ה־19  המאה  מאמצע  ומשקלים.  חריזה  עקודי  מסורתי, 
והסימבוליזם הצרפתי  וויטמן באמריקה,  וולט  כך למשל,  בהגבלות הללו.  באופן מודע 
שיאים  יצרו  ה־19(  המאה  סוף  לקראת   “verse libre”ה־ מושג  נוסח  )שבעקבותיו 
עד  צורניים.  במוסרות  הנתונה  בכתיבה  המורגלים  הקוראים  את  שהדהימו  ספרותיים 
מהרה הצטרפו לאלה משוררים במקומות אחרים בעולם. החריזה החופשית הייתה לחלק 
בלתי נפרד מהמודרניזם, והיא באה לידי ביטוי מופלא ביצירותיהם של רילקה, אליוט, 
פסואה, פאונד ואחרים. כשם שיצירות מופת מן העבר הפכו את הכתיבה הצורנית לערך 
)לא מודע(, כך עבודות אלה לא רק שנתנו הכשר לחריזה החופשית, אלא הפכו אותה לערך 
אסתטי בפני עצמו. הם לא היו לבד. דברים נוספים קרו בהיסטוריה האינטלקטואלית 
אל  הגב  והפניית  החופשית  החריזה  אל  הפנייה  את  חיזקו  שרק  המערבי,  העולם  של 
החוקים.  אכופת  שבכתיבה  כמלאכותיות  מוצדק(  באופן  קרובות  )לעתים  שנדמה  מה 
הסוריאליסטים, למשל, בעקבות משנתו של פרויד, ביקשו למצוא נתיבות אל התת־מודע, 
להגיע לאמת חבויה הנסתרת מאחורי קירות השפה וסורגיה. הם ניהלו את התקפותיהם 
על מבצר ההיגיון בטכניקות שונות שעמדו בניגוד מוחלט לחוקיות הספרותית המקובלת, 

כמו למשל, באמצעות "הכתיבה האוטומטית".7 
באמצע שנות החמישים של המאה ה־20 לא הייתה הכתיבה בחריזה חופשית תופעה 
חדשה בספרות העברית )ראו למשל אברהם בן יצחק, אצ"ג או דוד פוגל(. יחד עם זאת, 
בשיח  משמעותי  היכר  לסימן  הצורני  לשעבוד  ההתנגדות  הפכה  אז  שכבר  לטעון  ניתן 
הפואטי בישראל, בין השאר ובעיקר, בשל פעילותה של חבורת "לקראת". על הקבוצה 

"אוטומאטיזם נפשי טהור, שבאמצעותו מתכוונים להביע, בין בדיבור, בין בכתיבה ובין בכל אופן   7
אחר, את המהלך הממשי של המחשבה. זוהי הכתבתה של המחשבה, כשהיא נעדרת כל שליטה 
המניפסטים של  מכוּונת מצד השכל, ומנוערת מכל דאגה אסתטית או מוסרית." אנדרה ברטון, 

הסוריאליזם, תרגום: אירית עקרבי, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 1986, עמ' 35.



ית
בר

הע
ת 

רו
ספ

 ב
פה

כו
הא

ה 
יב

כת
 ב

יד
עת

־ב
בר

הע
ון 

עי
 ר

שי
ור

ש
 ל

ר:
אמ

ר נ
כב

ב 
כת

הי
 ל

יד
עת

ש
ל 

כ

104

נמנו דמויות ספרותיות כמשה דור, משה בן שאול, גבריאל מוקד, בנימין הרשב, נתן זך 
רק חלק מחידושים  היוותה  לכתיבה האכופה  לציין שההתנגדות  ויהודה עמיחי. חשוב 
תוכניים וצורניים שאנשי הקבוצה ביקשו להציג בפני הספרות העברית. החריזה החופשית 
הייתה חלק בלתי נפרד מהקריאה לאינדיבידואליזם חילוני, קוסמופוליטי והתנגדות ל"קו 
מפלגה", לקולקטיביזם, למסרים מגויסים האסורים לא רק בעבותות אידיאולוגיות אלא 
גם צורניות. בכדי למלא את התבניות הפתוחות הללו נעשה שימוש גם בשפה העברית 
היומיומית, בעוד העברית המליצית, ששלטה ללא עוררין בספרות העברית המודרנית עד 
אז, נתפסה כעניין מצועצע ומלאכותי כמו התבניות הסגורות של חרוז ומשקל אליהן היא 
נוצקה. באופן מסורתי, מצוינת תחילת המהפכה )המאוחרת( הזו בפרסום ספרו הראשון 
של יהודה עמיחי עכשיו ובימים אחרים )1955( ואליו ניתן להוסיף גם את ספרו של נתן 
המשורר  התמודדו,  איתה  הדמות  שנה.8  באותה  הוא  גם  שפורסם  ראשונים  שירים  זך 
הלאומי החי שהיה חלק בלתי נפרד מהממסד — הייתה כמובן דמותו של נתן אלתרמן. 
פעולה  ואולי  ההשפעה",  "חרדת  אב",  "רצח  שיכנו  שיש  מה  במסגרת  הייתה  תקיפתו 
והספרות העברית, התוקפים  בבית הסוהר של השפה  הישרדותית של חבושים מרצון 
את המגודל שבאסירים כדי לבסס את מעמדם הם. פעולה זו, שבוטאה תחילה בעיקר 
במעשה, התגבשה ונוסחה בידיו של נתן זך לכתב האשמה של ממש, כאשר זה פרסם 
ב־1959 את "הרהורים על שירת אלתרמן".9 בין שאר הפגמים שמונה זך בשירת אלתרמן 

הוא מבקר במיוחד את השימוש בפורמליזם עקר ומאולץ.10 
בהערת ביניים יש לציין כי למרות הנטייה ליצור דיכוטומיה בין שני הדברים, חריזה 
חופשית אל מול כתיבה צורנית, חירות אל מול כפייה, הרי גם בתוך הצורה המוקפדת 
צריכה  ביותר  החופשית  הכתיבה  גם  ולהפך,  מהגבלות  משוחררת  חירות  מצויה  ביותר 
לציית ולו לבדל חוק כדי שלא תתנתק מכל יכולת מִשמוע. יש לציין דבר נוסף, כמעט 
מובן מאליו. לו די היה בשיוך אידיאולוגי ספרותי כזה או אחר כערובה לאיכות, הייתה 
עבודתה של היוצרת )ושל המבקרת( קלה ולכן, מטבעם של דברים, פשטנית וחסרת כל 
ערך. למזלנו סבוכים העניינים אמנם הרבה יותר, אך להלן נעקוב אחר קו עורק בודד 

במכרה הספרות העברית, כמבוא לרעיון המרכזי של מאמר זה.
שיאים  בשל  שוב   — כך  כל  הצליחה  העברית  בספרות  החופשית  החריזה  הנחלת 
הרף  הנמכת  בשל  גם  שיאמרו  יש  שונים,  ויוצרות  יוצרים  הגיעו  אליהם  ספרותיים 
הצורני — עד אשר כתיבה אכופה מתוך מודעות לחשיבותה של הצורה נדמתה לפעולה 

יש לציין שב־1953 פרסם זך יחד עם משה דור ואריה סיון את הקובץ בשלושה שיצא כגיליון מספר   8
4 של כתב העת לקראת. ב־1954 פרסם משה דור את ברושים לבנים ומשה בן שאול את מגדל 

שמש, שניהם גם במסגרת לקראת.

עכשיו, 4-3 )1959(, עמ' 122-109, ואחר כך בספרון זמן וריתמוס אצל ברגסון ובשירה המודרנית,   9
תל אביב: אל"ף, 1966. ב־2013 פרסם גידי רשף ספרון בשם בחזרה לזמן וריתמוס )חיפה: פרדס(, 

המבקר בחריפות את ספרו של זך. 
לראות  שניתן  כפי  אך  לקבוצה  רשמית  השתייך  שלא  אבידן,  דוד  את  זה  בהקשר  לציין  מעניין   10
בשירתו, חלק עמם עקרונות פואטיים. יחד עם זאת, אבידן היה הראשון, למיטב ידיעתי בעולם 
כולו, שניסה ליצור פואטיקה תוך שימוש במחשב )תוכנה מנוסחת אילוצים(, בספרו הפסיכיאטר 

האלקטרוני שלי )1974(.



105

בי
חג'

ב 
יני אנכרוניסטית, או לחילופין אוונגרד יומרני ריק מתוכן, ולעתים שניהם גם יחד. למרות 

כל אלה, הכתיבה האכופה — והכתיבה תחת אילוץ בכלל — היא מגמה מובחנת בעשורים 
האחרונים בספרות העברית המודרנית.

נקודת ציון חשובה בהיסטוריה הספרותית הזו היא פרסום הגיליון הראשון של כתב 
העת הו! ב־2005. הדיון בצורה האמנותית המתוכננת מראש הועמד במרכז הדיון הספרותי 
הסונטה  צורת  )למשל  לצורה  מהם  נרחבים  חלקים  או  גיליונות  הקדשת  לצד  העברי, 
בגיליון השני( או )כבר בגיליון הראשון( למשוררים מקפידי צורה כלאה גולדברג,11 חברתו 
של אלתרמן לחבורת "יחדיו".12 לאחר צאת הגיליון הראשון היו שראו בקריאה הישנה־
חדשה לשוב אל הצורה פעולה שמרנית־אנכרוניסטית והדיון שב ונפתח, לפחות בתחילת 

הדרך, עם כל גיליון וגיליון שראה אור.13 
כאמור, לצד יצירות ומאמרים מקוריים הוקדש חלק נכבד מהגיליון השלישי של הו! 
ל"אוליפו", קבוצה ספרותית שהכתיבה האכופה עמדה במרכז עבודתה. כמה מספריו של 
רמון קנו )Queneau(, אחד משני מייסדיה של הקבוצה, כבר יצאו בעברית, אך העניין 
ההולך וגובר ב"אוליפו" בספרות העברית, התגלם בדמותו של ז'ורז' פרק, מאנשי הדור 
השני של הקבוצה. ספרו, W או זכרון–הילדות )1991(, כבר יצא בהוצאת הקיבוץ המאוחד, 
ספרים  אור  ראו  ובעקבותיו  הדברים,  ספרו  של  תרגום  בבל  הוצאת  פרסמה  ב־1997 
רבים אחרים של פרק בעברית. למרות שעניין האילוץ לא עמד בצורה מובהקת במרכז 
שני הספרים הללו )לבטח לא בהדברים שפורסם עוד בטרם שמע פרק על קיומה של 
"אוליפו"(,14 מאמרים וביקורות שנכתבו על הספרים הציגו לעברית את רעיון הכתיבה 
האכופה האוליפיאנית. ב־1997 יצא גם גיליונו הראשון של המעורר )החדש(, שהוקדש 
לז'ורז' פרק ויצירתו. עבודתו של פרק הפכה לחלק בלתי נפרד מההכרה )גם אם מתוך 

התנגדות( בנוכחותו של האילוץ המנוסח מראש במלאכת היצירה בספרות העברית. 

דורי מנור, "וריאציות גולדברג", הו! 1, 2005, עמ' 326.   11
כמו תמיד יש לשוב ולסייג. כבר בדבר המערכת של גיליון 2 מציינים חבריה שהם דוגלים בפלורליזם   12
פואטי הכולל גם כתיבה בחרוז חופשי. דרישתם היא לאחריות של היוצרים על יצירתם, שתעיד 
"על שליטה מרבית של כותביהם בכלים היצירתיים שלהם." דורי מנור, משה סקאל, ורונן סוניס, 

"על 'הו!' 2", הו! כתב עת לספרות, 2, 2005, עמ' 11. 
ראו למשל: אלי הירש, "הו! 6 ומטעם 12", ידיעות אחרונות, 2007; אלי הירש, "הו! 7", ידיעות   13
אחרונות, 2009; אריאל הירשפלד, "נרקיס כדחליל", הארץ, 2005; זיוה שמיר, "והלם נהיה יהלום", 

NRG, 2005; דורי מנור, "גולדה מאיר של ביקורת הספרות העברית", הארץ, 2005; רואי וולמן ובני 
ציפר, "מה ברנאר פיבו היה אומר על זה?", NRG, 2005; מיכאל גלוזמן, "התרפקות נוסטלגית על 
צורות עבר לא תועיל לספרות העברית", הארץ, 2005; לנה שילוני, "אולפנא ליצירה פוטנציאלית", 
הארץ, 2006; שירה סתיו, "לא הכאב מבעבע כאן, אלא העונג המופק מן הציות לחוק", הארץ, 

 .2006
הדברים יצא לאור ב־1965 ופרק הצטרף ל"אוליפו" רק שנתיים לאחר מכן, ב־1967. במהלך כתיבת   14
יצירתו.  במהלך  וישכלל  ילך  אותו  מנגנון  מפלובר,  ציטוטים  מנגנון  במעין  פרק  השתמש  הספר 
 Georges Perec, “Emprunts à Flaubert”, L’arc 79, ראו:  בהדברים  מפלובר  הציטוטים  על 
 1972, pp. 49-50; John Pedersen, Perec ou les textes croisés, Copenhagen: Museum

Tusculanum Press, 1985, p. 39



ית
בר

הע
ת 

רו
ספ

 ב
פה

כו
הא

ה 
יב

כת
 ב

יד
עת

־ב
בר

הע
ון 

עי
 ר

שי
ור

ש
 ל

ר:
אמ

ר נ
כב

ב 
כת

הי
 ל

יד
עת

ש
ל 

כ

106

אולי בשל כך, העמידו יוצרים רבים יצירות שלמות או חלקים מהן בסימן האילוץ 
הספרותי. כמה כתבו יצירות מקוריות בעברית תוך שימוש ישיר באילוצים בהם השתמשו 
 16

 Je me souviens אנשי "אוליפו". עודד מנדה־לוי למשל כתב את אני זוכר15 בעקבות
של ז'ורז' פרק )שלא המציא מנגנון זה(.17 במקום אחר כתבו למשל אור גראור18 ומשה 
סקאל19 מחווות ישירות לספר תרגילי סגנון של רמון קנו.20 עבודות אחרות, היו גם הן 
יצירות אכופות, גם אם עשו שימוש במנגנונים עצמאיים או לא אוליפיאניים בהכרח. כך 
למשל מקום אחר ועיר זרה של מאיה ערד,21 התקווה 69 של אלכס בן ארי,22 תיירות פנים 

של עדי שורק23 או הלימת מילה של נעם דובב.24
בהכרח  לא  לשוני,  כשעשוע  ולו  הצורה,  אל  הפנייה  את  לדעתי  הגביר  נוסף  עניין 
ספרותי. התקופה המצוינת, שלושת העשורים האחרונים, מאופיינת גם בשימוש הולך 
וגובר במחשב ובמדיה החברתית, מה שמאפשר הן מחקר דיגיטלי ספרותי והן פרסום 
מהיר של תוצאות השימוש באילוצים, כמו למשל בבלוג של נעם דובב המוקדש בעיקר 

לפלינדרום )"מילה מתהפכת" בלשונו של אלחריזי,25 ו"הִפּוּכוֹפֹּה" בלשונו של דובב(.26 
לפני שארחיב מעט על "אוליפו" נשוב רגע אל הסוריאליסטים, אותם הבאתי כדוגמה 
התנועה,  של  הבולט  מנהיגה  ברטון,  אנדרה  האכופה.  הכתיבה  כנגד  אסתטי  לניסוח 
משורות  דחה  שברטון  פלא  אין  התבונה.  של  בעליונותה  המלחמה  את  רמה  ביד  ניהל 
הסוריאליסטים )כפי שעשה לרבים אחרים בשל סיבות פחותות ערך בהרבה( רציונליסט 
ספרות  אנשי  וכמה   )Le Lionnais( לה־ליונה  פרנסואה  עם  ביחד  קנו,  קנו.  רמון  כמו 

עודד מנדה־לוי, אני זוכר, ראשון לציון: משכל, 2017.   15
George Perec, Je Me Souviens: les choses communes I, Paris: Fayard, 2013, p. 169.  16

I Remember, שזכה להצלחה רבה  ג'ו בריינארד, לו הקדיש פרק את ספרו, פרסם ב־1970 את   17
.)1973( More I Remember More ואת )1972( More I Remember ובעקבותיו את

אור גראור, "תרגילי סגנון )1(: קו 5 בעשרה נוסחים", הו! 3, 2006, עמ' 276.   18
משה סקאל, "תרגילי סגנון )2(: ארזת לבד? )מיומנו של עובד ביטחון(", הו! 2, 2005, עמ' 229.   19

Exercices de Style, ספר שפרסם קנו ב־1947, יותר מעשור לפני הקמתה של "אוליפו", ומתאר   20
קנו,  רמון  לעברית:  תרגומו  ראו  באוטובוס.  נסיעה  של  יומיומית  חוויה  שונים  סגנונות  ב־99 

תרגילים בסגנון, ירושלים: מקום לשירה, 2016. 

מאיה ערד, מקום אחר ועיר זרה, תל אביב: חרגול, 2003.   21
אלכס בן ארי, התקווה 69, ירושלים: מקום לשירה, 2018.   22

עדי שורק, תיירות פנים, ראשון לציון: ידיעות ספרים, 2001.   23
נעם דובב, הלימת מילה, תל אביב: ברחש, 2020.   24

אבו מוחמד אל־קאסם אלחרירי, מחברות איתיאל, תרגום: יהודה אל־חריזי, תל אביב: מחברות   25
לספרות, חש"ד, עמ' 312. 

https://hebrewpalindrome.  ,12.2.2013 פולינדרומית",  יצירה   — "היפוכופה  דובב,  נעם   26
/wordpress.com



107

בי
חג'

ב 
יני ומתמטיקה נוספים, ייסד מאוחר יותר את "אוליפו",27 תוך קריאה לשוב אל התבונה ואל 

אחריותם של היוצרים לבחירת הצורה מראש, עבור מעשה אמנותם. קנו, "סוריאליסט עד 
1929"28 כהגדרתו, טען כי הטקסט הסוריאליסטי הוא ביטוי "אנטי־ספרותי".29 אם ניתן 

לדבר על קטבים ספרותיים, עומדת "אוליפו", די במוצהר, בקוטב ההפוך לסוריאליסטים 
לחילופין,  או  ההשראה,  בחסדי  עוד  תלוי  לא  האמן  זו,  תפיסה  פי  על  ולרומנטיקנים. 
הדבר  קנו.30  אמר  רצונית",  ספרות  אלא  "אין  המוזה.  שכפאתו  כמי  ליצור  אמור  אינו 
נשמע הפוך לגמרי מרעיון הכתיבה תחת אילוץ, בה יוצרת נתונה בוחרת לעצמה חוקים 
העיוור  והציות  כי ההתעלמות מהחוקים  קנו מתכוון  עצמה.  להגביל את  כדי  שניסחה 
למה שמכונה "השראה" אינו אלא השתעבדות. החירות האמיתית מצויה באחריות שנוטל 
היוצר ליצירתו ובניסיון לשלוט בה ככל האפשר. "הספרות הרצונית" עליה הוא מדבר 
היא עצם הבחירה המודעת, מרצון חופשי, במנגנונים והגבלות ליצירה, המנוסחים בנוסף 
לאילוצי הלשון המצויים שם ממילא, כמו חוקי השפה ומגבלות אוצר המילים. בתפיסת 
של  החרופה  שפחתו  עוד  אינה  שהתבונה  הגישה  כן  אם  עומדת  האוליפיאנית  היצירה 
הדמיון היוצר אלא מהווה את תחילתו של תהליך היצירה, ולא פחות חשוב, כפי שנראה 
בהמשך, גם את סופו. אנשי הקבוצה שמו להם למטרה לחקור את הכתיבה הספרותית 
מתוך מודעות קיצונית למעשה היצירה המתגלם באילוצים שנוסחו לפני הכתיבה עצמה. 
בשיח,  רעיונותיה  את  להטמיע  רעיונית  או  ספרותית  תנועה  של  הצלחתה  דווקא 
והופכים  נוטשים את שוליו  היצירה  לגוף  ייחודה. הרעיונות החיצוניים  מטשטשת את 
לבשר מבשרו של הקורפוס היצירתי הכללי. זאת ועוד, יש שמייחסים את דעיכת החידוש 
למובנת  הציעה  שהתנועה  לכאורה  החתרנות  הפיכת  את  הספרותי,  בשיח  האוליפיאני 

Oulipo, ראשי תיבות של Ouvroir de Littérature Potentielle: אולפנה לספרות פוטנציאלית,   27
"אולפנה" מצליחה לשמור גם בעברית על האקרונים אוליפ"ו וגם להזכיר במשהו את ארכאיות 
ל"אוליפו"  בעברית  קצר  מבוא  ראו  תופרות.  חוג  שמשמעותה   “Ouvroir” הצרפתית  המילה 
 .207-212 הו! 3, 2006, עמ'  ועבודתה אצל עינת ליבשיץ, "העכבר המתכנן בעצמו את המבוך", 
 .)207 פוטנציאלית" )שם, עמ'  ליצירה  "אולפנא  כ:  Oulipo מתורגמת שם באופן מוצלח ביותר 

יחד עם הנאמנות לאקרונים כלול כאן הרעיון המיוחס בעיקר ללה־ליונה על הרחבת פעילתה של 
"אוליפו" ל־OuXpo, כאשר במקום ה־X יכול להופיע כל תחום אנושי יצירתי. כך אכן נוסדו במשך 
הקולנוע,  של  ב־1973,   Oulipopo הבלשית  הספרות  של  "אוליפו"  כמו:  שונות  קבוצות  השנים 
 Oucarpo הקרטוגרפיה,  של  או   )2001(  Oujapo הגננות,  של  ואף  ב־1974,  שהוקמה   ,Oucipo

לרוח האוליפיאנית מאשר הבחירה  יותר  כן  קולע אם  פוטנציאלית"  ליצירה  ה"אולפנא   .)2018(
שנעשתה כאן. בכל זאת הועדפה המילה "ספרות" על פני "יצירה" הן בשל עניינו של מאמר זה והן 

בשל השימוש במקורות האוליפיאניים הראשוניים שעסקו בספרות ובשפה.
 François Le Lionnais et Raymond Queneau, “Qu’est-ce que l’Oulipo?”, L’éducation,  28

1974, p. 26
שם.  29

 Jacques Bens, Gènese de l’Oulipo: 1960-63, Castor Astral; אצל  מצוטט  בשיחה,  קנו   30
 Paul Fournel, Clefs pour la גם:  זה  בעניין  ראו   .Hors collection edition, 2005, p. 36

 littérature potentielle, Denoël, 1972, p. 25; Oulipo, La Bibliothèque oulipienne, vol. 1,
 Seghers, 1987, p. 94; Jean Lescure, “Petite histoire de l’Oulipo”, Oulipo, La littérature
 potentielle (Créations Re-créations Récréations), Paris: Gallimard, 1973, p. 28; Marc

Lapprand, Poétique de l’Oulipo, Leiden: Brill, 1998, p. 152



ית
בר

הע
ת 

רו
ספ

 ב
פה

כו
הא

ה 
יב

כת
 ב

יד
עת

־ב
בר

הע
ון 

עי
 ר

שי
ור

ש
 ל

ר:
אמ

ר נ
כב

ב 
כת

הי
 ל

יד
עת

ש
ל 

כ

108

מאליה, בעיקר לשינוי שהתרחש במטרות של היוצרים, החדשים ברובם, שהצטרפו מסוף 
שנות השמונים ואילך.31 מתחילת דרכם ועד לתחילת שנות השבעים, ראו האוליפיאנים 
בפעילותם עניין פנימי, חובבני )לא במובנו המקובל אלא במובנו הראשוני, של חובבי 
מכוון.32  די  באופן  איזוטריות  על  הקפידו  אפילו  הם  לשמו(.  בעניין  העושים  העניין 
פעילותם הספרותית, כאחד ממאפייניו המובהקים של המשחק, הייתה אוטוטֵלית, חסרת 
מטרה מחוץ לעצמה. מאז שחדרה "אוליפו" לתודעה התרבותית בצרפת, החל מאמצע 
שנות השבעים בערך, תפסה פעילותה אט־אט צביון מקצועי, "קרייריסטי". כליה הפכו 
קרדום לחפור בו בשדה הספרותי־אמנותי ומחוצה לו. "אוליפו" לא הייתה עוד אוונגרד, 
חיל חלוץ ההולך לפני המחנה, ובמקרה שלה, בשליחות עצמה ומבלי שהמחנה ידע שהיא 
הולכת לפניו. פעילותה, שהייתה תכלית עצמה בעשר השנים הראשונות לאחר ייסודה, 
לומר,  יותר  נכון  שמא  או  הואט,  מהלכה  אפילו.33  ציבורית  חברתית,  מאורגנת,  הפכה 
המחנה שזיהה אותה זירז את צעדיו הוא, והיא נעלמה אל תוך הגוף הספרותי שעיכלה, 

בקלות יתרה יש לציין.
מסוף  החל  בעיקר   — העברית  הספרות  לשיח  האוליפיאנית  שהכניסה  לומר  ניתן 
הראשוני,   élanה־ של  היחלשותו  לאחר  אם  גם  הקודמת,  המאה  של  התשעים  שנות 
כאוונגרד — או  כאן לא  בגרסה הבשלה שלה — היא עובדה מוגמרת. היא  גם אם רק 
נפרד  בלתי  כחלק  אלא   — חתרנית־שמרנית  כתופעה  אוקסימורונית,  יותר  נכון  שמא 
מהספרות המודרנית העולמית, אם לגנאי ואם לחיוב. היא נוכחת בספרות העברית מעצם 
תרגומם של טקסטים שנכתבו בידי חבריה, בייחוד כאמור ז'ורז' פרק, והן בהיותה השראה 
ישירה להפיכת הצורה לעניין לענות בו עבור יוצרים שונים. "החתרנות־שמרנות" הזו, 
מצויה בשורש העניין בו מבקש מאמר זה לדון, רוצה לומר באחד הקשרים הקיימים בין 

הרעיונות האוליפיאניים ובין תפיסת הפרשנות בספרות הרבנית.
גניאולוגי ישיר בין "אוליפו" ובין הספרות הרבנית. האופן  אין לטעון כמובן לקשר 
הדומה כל כך בו שני צדי ההקבלה משתמשים בשפה, מבוסס דווקא על תפיסת שפה 
הפוכה לחלוטין. אחת הנחות היסוד של הספרות הרבנית היא שהעולם נברא באמצעות 
השפה )העברית(, שקדמה לבריאת עולם. עולם הדברים הוא עולם רווי שפה. כיסא לא 
יכול להיות אלא כיסא, כתוב ונהגה באותן האותיות העבריות הללו שבהן ברא האל את 
עולמו. תפיסה זו מכונה באופן מקובל, תפיסה טבעית של השפה. ניתן לומר שתפיסת 

ולה־ליונה(;  )קנו  המייסדים  האבות  שני  הבאים:  הדורות  ארבעת  את  מונה  בלומפילד  קאמיי   31
דושאן  מרסל  האמן  או   ,]Lescure[ לסקור  ז'אן   ,]Bens[ בנס  ז'ק  )כמו  המייסדים  החברים 
ולוק  ז'ורז' פרק, מרסל בנאבו   ,]Roubaud[ רובו  )ז'ק  "המגויסים הראשונים"  גל   ;)]Duchamp[
המייסד  הדור  מאנשי  כמה  לפני  נולדו  מהם  כמה  כי  אם   — החדש"  ו"הדור   ;)]Étienne[ אטיין 
)פול פורנל ]Fournel[, וז'ק ז'וּאה ]Jouet[( ואחרים, כמו גם הסופרים )האמריקאי הארי מאת'יוס 
 Camille Bloomfield, Raconter l’Oulipo (1960-2000): :והאיטלקי איטאלו קאלווינו(, וראו
histoire et sociologie d’un groupe, Paris: Honor é Champion éditeur, 2007, pp. 100-

198; 298-338; 376-427

 Lauren Elkin and Veronica Esposito, The End of Oulipo? An Attempt to Exhuast a  32
Movement, Winchester: Zero Books, 2013, pp. 5-6

שם, עמ' 7-6.  33



109

בי
חג'

ב 
יני הלשון האוליפיאנית, המובלעת, החילונית )א־טרנסנדנטית(, העומדת בניגוד לתפיסה זו, 

היא התפיסה ההסכמית. "האם אתם זוכרים את הוויכוחים שליוו את המצאת השפה?" 
שואל לה־ליונה בהיתול במניפסט האוליפיאני הראשון.34 השפה הומצאה בנקודה מסוימת 
ועל כן, כך נדמה, כל מילה נתונה יכולה הייתה להחליף מילה אחרת כדי לתאר עצם זה 
או אחר. כל ניסוח לשוני לתיאור העולם נעשה על בסיס הסכם. תפיסות פילוסופיות 
ספקניות — שחלקן מהוות חלק בלתי נפרד מתפיסת השפה ההסכמית — מערערות גם על 
אפשרות קיומם של הדברים. כאן ניתן לראות איך הפקעת האלוהות מהשפה לא ביטלה 
את כוחה. בידי האדם, ועל אחת כמה וכמה בידי היוצר במילים, אין ביטחון אלא בשפה 
בלבד. מיצוי הנחות היסוד של שתי התפיסות ההפוכות הללו מסביר כיצד הן חולקות 
"פוטנציאלית"  להלן אתרכז בבחינת המילה  ביותר.  דומה  ופרקטיקות  רעיונות  מערכת 

הניצבת במרכז השם "אוליפו". 

3. האילוץ האוליפיאני והעבר בעתיד 

א. "לחבר, לדחוס, לרסן" 

קודם  אלא  משני  כמקור  רק  לא  להלן  אליו  שאזדקק  רובּו  של  מאמר  למעלה  הזכרתי 
כול כמקור ראשוני.35 רובו, אחרי ככלות הכול, מנסח שם במידה רבה את עמדותיו־הוא 
כיוצר.36 כפי שכותרת מאמרו מעידה, רובו מדבר על שלושה רגעים המתרחשים בו־זמנית 
בזמן היצירה האוליפיאנית תחת אילוץ: חיבור, דחיסה ואילוץ. בהגדרת החיבור, מנסח 
מוצב  אופק  לעבר  המשך  ראשון:  "צעד  אילוץ:  תחת  ליוצר־המתחיל  עצה  מעין  רובו 
החיבור. לצורך זאת דמיין את החיבור לאחר השלמתו, את היצירה המוגמרת.  מראש, 
כל הזמן."37 רגע העשייה הוא תמיד עבר )הרגע תמיד חולף( הצופה את העתיד, היצירה 
המושלם"  "העתיד  הוא  בחיבור  המרכזי  )הלשוני(  הזמן  רובו,  אומר  לכן,  שהושלמה. 

 38.)future antérieur(

 François Le Lionnais, “La LiPo: Le Premier Manifeste”, in, Oulipo, La littérature  34
potentielle (Créations Re-créations Récréations), Gallimard, Paris, 1973, p. 19

המאמר מעולם לא יצא בצרפתית, וכפי שמציין המתרגם הוא מבוסס על הרצאה שנתן רובו ב־2005   35
 Jacques ראו:  ממייסדיו,  אחד  היה  שרובו  בפריס   Collège International de Philosophieב־
Roubaud, “Compose, Condense, Constrain”, Poetics Today 30 (4), 2009, pp. 635-653

רובו פותח במעין הצהרת נאמנות לְלה־ליונה )מבלי להזכירו בשמו עדיין( ומסיים את הפתיחה בהכרה   36
שכנראה הוא מציג את רעיונותיו של האחרון באופן "חלקי מאוד, אולי מעוות" )שם, עמ' 636(.

שם.  37
העתיד המושלם, פעולה עתידית בעבר, לא קיים בעברית תקנית. בעברית מדוברת נוכל לראות   38
מהספרייה.  נעדר  ספר  לשאול  מבקשת  קוראת  הבאה:  בסיטואציה  למשל  כמו  שונות,  דוגמאות 
הספרן חובב הסלנג יאמר לה, "כשהספר חזר אודיע לך." או "אחפש ספר אחר במהירות והייתי 

פה," היא עונה לו, והוא משיב: "אין בעיה, תגידי לי כשמצאת משהו."



ית
בר

הע
ת 

רו
ספ

 ב
פה

כו
הא

ה 
יב

כת
 ב

יד
עת

־ב
בר

הע
ון 

עי
 ר

שי
ור

ש
 ל

ר:
אמ

ר נ
כב

ב 
כת

הי
 ל

יד
עת

ש
ל 

כ

110

אלא  אחרי  בא  אינו  רגע שכאמור  האוליפיאני,  האילוץ  יצירת  בתהליך  השני  הרגע 
נפרד  בלתי  חלק  הדחיסה.  אירוע  הוא  והאילוץ,  החיבור  עם  יחד  בו־זמנית  מתרחש 
אמנותי  או  לשוני,  חיבור  באמצעות  המחבר,  מתודעת  שנובע  מה  שכֹל  הוא  מהתהליך 
הניתן".39  ככל  קיצוני  קומפקטי  במצב  דחוס,  מכווץ,  "במצב  תמיד  מגיע  כללי,  באופן 
היצירה  הפנימי.  בזיכרונו  הנמען,  בתודעת  יעלה  שהוא  לאחר  רק  לכזה  יהפוך  החיבור 
של  זיכרונו  )המקבל(,40  מחבר  זיכרון  אל  והולכת  )המנביע(  מזיכרון־המחבר  נובעת 
הקורא. החיבור נדחס למעין כמוסה המשתחררת בתודעה הנמענת. היות ואין חיבור בלא 
נמען, לשיטת רובו, כל האירועים הללו, כאמור, מתרחשים בו־זמנית. החיבור הוא על כן 
דבר מה פרטי ביותר, למחבר אין כל שליטה עליו, וניתן לאתרו רק לאחר שהתרחש )שוב 
נזכיר את רעיון העתיד המושלם(. אירוע העבר־בעתיד כמוהו כמסלולי החלקיקים בננו־

פיזיקה, "אותו האירוע האיניפניטיסמלי ביותר המכונן את החיבור יכול גם להיראות ויכול 
רק להופיע )לעין המתבונן( באמצעות זיכרון המסלולים".41 אם נניח את תהליך היצירה 
על ציר הזמן הליניארי, האינסטינקטיבי, נניח את אירוע היצירה בעבר, את היצירה לאחר 
השלמתה בהווה, ואת אירוע הקריאה בעתיד. רובּו )שוב, ביחס לתפיסתו את האילוץ 
האוליפיאני(, נוטל את אירוע היצירה מן העבר ומניח אותו בעתיד. הוא אמנם כבר קרה, 

אך הוא נוכח בעתיד. 
רובּו מזכיר במאמרו שני טיעונים מפורסמים מהיסטוריית הפילוסופיה, שנוסחו בידי 
הוגים שונים, האחד בידי דיודורוס קרונוס והאחר בידי נלסון גודמן. שני הפילוסופים 
הללו ביקשו, בצורה כזו או אחרת, לענות על בעיה מפורסמת עוד יותר מטיעוניהם, הלוא 
היא בעיית האינדוקציה. האם ניתן לנבא אירועים עתידיים על סמך אירועי עבר? ארחיב 
הללו  לטיעונים  נוסחו תשובות  המקרים  בשני  כי  כאן,  כבר  אציין  אך  בהמשך,  כך  על 

באמצעות שימוש בעתיד המושלם, אירוע שחלף המתרחש בעתיד.
כאן מגיע הרגע הסימולטני השלישי, האילוץ. לא ניתן לחבר בלא מידה ומדידה. "שפה 
לא יכולה למדוד את עצמה. לכן תהליך הדחיסה".42 לה־ליונה כבר ציין במניפסט הראשון 
שכל יצירה ספרותית )אך גם אחרת( בהגדרתה, מבוססת כבר על מערכת כללים, שלא 
לומר אילוצים.43 זוהי "המדידה מבחוץ" עליה מדבר רובּו. האילוץ האוליפיאני, מוסיף רובּו 
ומגדיר, הוא אף יותר מכך. עליו למזג באופן יעיל את הפוטנציאליות של השפה אל תוך 

היצירה עצמה, הוא האסטרטגיה המועדפת להגיע אל הפוטנציאליות הזו.44 
 “ready made”הגדרת האילוץ האוליפיאני באופן זה מזכירה במידה רבה את רעיון ה
לפני  שנה  כחמישים  האמנות,  לעולם   )Duchamp,  1887-1968( דושאן  מרסל  שהציג 

הקמתה הרשמית של "אוליפו". 

Roubaud, הערה 35 לעיל, עמ' 643.  39
שם, עמ' 642.  40

שם.  41
Roubaud, הערה 35 לעיל, עמ' 647.  42

Le Lionnias, הערה 28 לעיל, עמ' 20.  43
Roubaud, הערה 35 לעיל, עמ' 647.  44



111

בי
חג'

ב 
יני ב. פלגיאט מוטרם 

האוליפיאנית,  לפעילות  נתיבים  שני  לה־ליונה  סימן  הראשון  האוליפיאני  במניפסט 
למעשה  הייתה  הסינתטית,  האוליפיאנית  הפעילות  סינתוליפיזם,  והסינתטי.  האנליטי 
יהיה  ניתן  הראשוני  מימושם  שלאחר  חדשים,  אילוצים  חדשות,  צורות  של  המצאה 
להמשיך וליצור באמצעותם. האנוליפיזם, הפעילות האנליטית, שדעכה בעיקר מאז מותו 
של אלבר־מארי שמידט, חוקר הספרות,45 הייתה כרוכה בשימוש בצורות קיימות, כמו 
הסונטה והאקרוסטיכון.46 עד מהרה — לה־ליונה מציין זאת כבר במניפסט האוליפיאני 
השני — הקדישו האוליפיאנים את מרב אם לא את כל תשומת לבם לפעולה הסינתטית,47 
בעיקר מן הסתם בשל חדוות ההמצאה של מנגנוני יצירה חדשים. הבה נשתהה מעט על 

מושג אוליפיאני משונה משהו, הקשור הדוקות בתחום המכונה "אנליטי". 
היצירה  את  לתפוס  נוטים  "סינתטי",  באופן  לחלוטין,  חדש  אילוץ  נוצר  כאשר 
שנעשתה באמצעותו כאוונגרד, על כל המטען הערכי הנלווה למילה זו, אם לחיוב אם 
לשלילה. כאשר נעשה שימוש באילוץ מוכר, אפשר בהקשר זה לשוב ולהזכיר את הסונטה 
והאקרוסטיכון, אך דיינו גם בחריזה ובמשקל, יכולה יצירה נתונה להיתפס מחד כנאו־
קלאסית, המכבדת את היסטוריית השימוש בצורה שנבחרה, ומנגד להגדירה כארכאית, 
שמרנית ומלאכותית. מתעוררת שאלה נוספת. לעתים מגלה הוגה של אילוץ, אותו הוא 
חושב לחדָש לחלוטין, פרי המצאתו ה"סינתטית", כי נפש תאומה כבר הגתה את אותו 

אילוץ בדיוק אי אז, לפני עשרות, מאות ואולי אף אלפי שנים. 
"לעתים", אומר לנו לה־ליונה במניפסט האוליפיאני השני, "אנו מגלים שסטרוקטורה 
]אילוץ[ שהאמנו שהיא חדשה לחלוטין כבר התגלתה או הומצאה בעבר, לעתים גם בעבר 
הרחוק." הפתרון האוליפיאני להגדרת עניין זה — אילוץ שהומצא על ידי יוצר מבלי דעת 
שהוא כבר קיים — הינו מושג שנדמה מגוחך כשם שהוא נועז, שלא לומר חצוף. נתעכב 
עליו לרגע היות והוא מעניין להמשך דיוננו. מחברי אילוצי העבר הללו, טוענים אנשי 
"אוליפו", אינם אלא "מבצעי פלגיאטים מוטרמים", ”plagiats par anticiption“. נדמה 
שמדובר כאן בניסוח משועשע הנועד לשמור על רעיון הגילוי המקורי העצמאי של משהו, 
שמתברר שהוא כבר קיים. כך ממשיך לה־ליונה, "נעשָה צדק, וכל אחד מתוגמל על פי 
כישרונו."48 רובּו שב ומדגיש זאת במקום אחר וטוען כי יצירות שהן "פלגיאט מוטרם" 
נמצאות היכן שהן נמצאות, "בעודן מחכות להיות מוכרות כמו מה שהן באמת: יצירות 
אוליפיאניות".49 הטענה האוליפיאנית אם כן, היא כי מחבריהם הראשונים של אילוצים 
שהם  באילוצים  שימוש  תוך  שייכתבו  העתידיות  היצירות  את  לצפות  ידעו  צורניים 

יחד עם זאת, לפראן מראה דווקא כיצד השלב האנליטי מזין את הסינתטי, ראו: Lapprand, הערה   45
30 לעיל, עמ' 153-152.

Le Lionnias, הערה 28 לעיל, עמ' 22.   46
François Le Lionnias, “Le Second Manifeste”, Paris: Gallimard, 1963, p. 23  47

שם, עמ' 27.  48
 Jacques Roubaud, Duchamp l’oulipien 131, Paris: La Bibliothèque Oulipienne, 2003,  49

p. 21



ית
בר

הע
ת 

רו
ספ

 ב
פה

כו
הא

ה 
יב

כת
 ב

יד
עת

־ב
בר

הע
ון 

עי
 ר

שי
ור

ש
 ל

ר:
אמ

ר נ
כב

ב 
כת

הי
 ל

יד
עת

ש
ל 

כ

112

המציאו, דווקא הם היו אלה הם שביצעו את הפלגיאט למרות ראשוניותן הכרונולוגית 
של יצירותיהן.50 

הרעיון הזה, לפחות כטכניקה, אינו חדש כלל וכלל. אבות הכנסייה הנוצרית, בעיקר 
בעקבותיו של יוסטינוס מרטיר )165-100(, באו עם רעיון דומה, רעיון "החיקוי השטני". 
כדי לסתור את טענותיהם של ברי־פלוגתא פגניים, נדרשו אלה להסביר כיצד רבים — אם 
לא כל — סיפורי ישוע, כבר הופיעו בצורה כזו או אחרת במקורות פגניים, כמו למשל 
המיתוסים של דיוניסוס־אוזיריס. התשובה הייתה אם כן, "החיקוי השטני". השטן צפה 
כדי לטשטש את  הללו  האַל־אדם  סיפורי  ולכן הטרים את  הנוצרי  ישוע  בואו של  את 

בשורת ישוע המקורית.51 
פייר באייאר )Bayard( שאל את מושג "הפלגיאט המוטרם" מ"אוליפו"52 והרחיבו לא 
רק ל"פלגיאט" של אילוצים צורניים אלא של השפעות באופן כללי )צורניות, תמטיות 
"קפקא  ובמסתו  דומה,  עניין  על  בורחס  עמד  כבר  לבאייאר  קודם  רבות  שנים  וכו'(. 
ומבשריו" הוא מראה כיצד קפקא השפיע לא רק על סופרים שבאו אחריו )בהקשר זה 
אפשר להזכיר את עגנון למשל( אלא גם על יוצרים שהיו לפניו, כמו בראונינג וקירקגור.53 
ובכן, באייאר, בעקבות בורחס, מדבר על תבנית פעולה שיצר אמן  ייתכן הדבר?  כיצד 
מסוים באופן מובהק, תבנית אותה ניתן רק בדיעבד לגלות אצל יוצרים מוקדמים. לולא 
הניסוח האמנותי המלוטש של תבנית הפעולה הנתונה )של הסגנון הייחודי, או האילוץ 
הם  בהן  קודמות  ביצירות  לזהותם־לאחור  היה  ניתן  לא  מאוחרות,  ביצירות  המקורי( 

מופיעים באופן בולט פחות. 
בכל המקרים הללו, מבאייאר, דרך אוליפו, בורחס ועד ל"חיקוי השטני" )אם נבצע 
לרגע מטא־פלגיאט־מוטרם( מבוצעת תנועה הנוגדת את ההיגיון הטקסטואלי הליניארי. 

יש כאן תנועה מן העתיד אל העבר, "שתילת" העתיד, אם תרצו, בתוך העבר.
יחד עם זאת, בפעילות האוליפיאנית מצויה תנועה נוספת, שגם היא נוגדת את היגיון 
הזמנים הליניארי, תנועה הפוכה ש"מקפיצה" את העבר אל תוך העתיד. כאשר מנוסח 

מעניין לציין בהקשר זה את מושג הרטרו־סיבתיות בו נעשה שימוש הן בפיזיקה הקוונטית והן,   50
מצד שני, בפאראפסיכולוגיה. ראושר וטארג, למשל, קושרים בין שני התחומים הללו, לאחר סיכום 
זו לא  ניסויים מחמירים של עשרות שנים. הם קוראים לתפיסת עולם חדשה. תפיסה  תוצאות 
 Elizabeth A. Rauscher and( תראה עוד את הזמן והחלל כתנאים לקיומנו אלא רק כאופני חשיבה
 Russell Targ, “Investigation of a Complex Space‐Time Metric to Describe Precognition
of the Future”, AIP conference Proceedings 863 (1), 2006, p. 144. מסיבות ברורות נותר 

המונח הזה שנוי במחלוקת. לא בשל כך אני נוטה שלא לקשור בין הרטרו־סיבתיות ובין הפלגיאט 
המטרים אלא מפני שהראשון קשור בניסיונות פוזיטיביסטיים )ככל הנראה דווקא בשל נפיצותו( 

להוכיחו מעל לכל ספק, והפלגיאט המטרים מכבד עדיין את תחומה המעורפל של האמנות. 
 Tom Harpur, The Pagan Christ : Recovering the Lost Light, Toronto: Thomas :ראו למשל  51
 Allen Publishers, 2004, pp. 64-65; Philippe Borgeaud, “Antijudaïsme et Théorie Des

 Figures”, Revue genevoise d’anthropologie et d’histoire des religions, 11 (1), 2016, pp.

35-38

Pierre Bayard, Le Plagiat Par Anticipation, Paris: Minuit, 2009, pp. 24-25  52
חורחה לואיס בורחס, גן השבילים המתפצלים: טקסטים קצרים, סיפורים, מסות, תרגום: יורם   53

ברונובסקי, תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 1976, עמודים 156-58. 



113

בי
חג'

ב 
יני אילוץ ליצירה הוא מניח שימושים עתידיים בו. עצם ניסוח האילוץ שב וטורף את סדר 

הזמנים על צירם, אך כעת מן הצד השני. אירוע היצירה בעצם התרחשותו־שכבר־אירעה, 
הוא חלק בלתי נפרד מהעבר. מימוש האילוץ שייך לעבר. אך כאשר האירוע הזה כולל 
ולכן מעצם טבעם, עתידיים — הוא שותל  בתוכו אירועים אפשריים, פוטנציאליים — 
את העבר בעתיד. למרות ההעדפה לכאורה של הפעילות ה"סינתטית", יצירת אילוצים 
כלל  בדרך  רובּו לאחר עשרות שנים של עבודה, שאילוצים חדשים הם  הודה  חדשים, 
"וריאציות של אילוצים מסורתיים או של אילוצים שכבר היו קיימים. אילוצים מקוריים 

לחלוטין הם נדירים מאוד."54 

ג. רובּו על מרסל דושאן ופרנסואה לה־ליונה: בין ה”Ready made“ והאילוץ האוליפיאני 

בשנת 1962 הצטרף באופן רשמי ל"אוליפו" האמן המפורסם מרסל דושאן.55 הקשר בין 
אמן הנחשב סוריאליסטי ל"אוליפו" האנטי־סוריאליסטית במוצהר, נראה מופרך מעיקרו, 
אך יחד עם זאת מקביל במידת מה למסלול שעשה רמון קנו. דושאן אינו סוריאליסט, 
אך  לסוריאליסט  הפך  "הוא  דאדאיסט,  ובראשונה  בראש  הוא  דושאן  רובּו.  לנו  אומר 
ורק בשל נוחות, עצלנות, וחוסר הבנה".56 צִיינוּ שדושאן הצטרף ב"אופן רשמי", משום 
ששנים קודם להצטרפותו היה לו קשר אישי, חברי, המבוסס על חיבה משותפת למשחק 
השחמט, עם לה־ליונה,57 כאמור, אחד משני האבות המייסדים של "אוליפו". אך היה דבר 
נוסף, אותו מציין רובּו בספרון שיצא במסגרת "הספרייה האוליפיאנית" תחת הכותרת 

דושאן האוליפיאני.

דושאן, אומר רובּו, הוא פלגיאריסט מוטרם של "אוליפו".58 על בסיס מה הוא טוען 
 .)objet trouvé( “ready made”זאת? המושג המוכר ביותר הקשור בדושאן הוא כידוע ה
גלגל  דושאן  נטל   )1913( שלו  ה”ready made“ הראשונה  יצירת  האופניים",  ב"גלגל 
אופניים קדמי על המזלג הקדמי בו היה נתון, הפכו ונעצו בשרפרף עץ. לאחר יצירה זו — 
שנעשתה דרך מקרה על פי הצהרתו של דושאן59 — השתמש זה בכמה וכמה חפצים כבר־

 “ready עשויים, אותם הפך, פעמים רבות תוך מתן כותרת בלבד, ליצירת אמנות. המושג
”made נועד לציין, כפי שדושאן עצמו אמר, "עבודת־אמנות שאינה כזו; במילים אחרות, 
שאינה עבודה שנעשתה ביד, בידו של האמן. הייתה זו עבודת אמנות שהפכה לעבודת 

Roubaud, הערה 35 לעיל, עמ' 644.  54
 Christophe Reig, L’Oulipo Sur La Scène Internationale, Perpignan: Presses  55

universitaires se Perpignan, 2017, p. 66

Roubaud, הערה 49 לעיל, עמ' 8.  56
 Jacques Roubaud, “Compose, Condense, Constrain”, Poetics Today 30 )4(, 2009, p.  57
 648; Monk and Levin Becker, All That Is Evident Is Suspect: Readings from the Oulipo

1963-2018, San Francisco: McSweeney’s, 2018, pp. 25-30

Roubaud, הערה 35 לעיל, עמ' 651.  58
 Calvin Tomkins, The World of Marcel Duchamp 1887-1968, New York: Little Brown  59

& Co., 1977, p. 36



ית
בר

הע
ת 

רו
ספ

 ב
פה

כו
הא

ה 
יב

כת
 ב

יד
עת

־ב
בר

הע
ון 

עי
 ר

שי
ור

ש
 ל

ר:
אמ

ר נ
כב

ב 
כת

הי
 ל

יד
עת

ש
ל 

כ

114

אמנות מפני שאני, או האמן, מכריז עליה כעבודת אמנות מבלי שתידרש ולו ההתערבות 
הקלה ביותר של ידי האמן האמור."60 

האילוץ הספרותי ההיסטורי — אותו אילוץ ש"אוליפו" חקרה במסגרת ה"אנליטית" 
— טוען רובּו, כמוהו כמו ה”ready made“ על פי דושאן. אותו אילוץ )הסונטה למשל(, 
של  המהירה  הדרך  בצד  מוטל  הוא  עצמאית.  כצורה  נשכח  בעבר,  אז  אי  שנעשה  זה 
בו,  נתקל  הלשוני  האמן  ליחה.  שנס  כמַשתנה  עקור־צינורות,  הספרותית,  ההיסטוריה 

מוסיף את חתימתו, ושב להשתמש בו תוך הסבת תשומת לבנו אל הצורה. 
בין  הרעיונית  ההקבלה  בשל  רק  לא  אוליפיאני  היה  שדושאן  ואומר  ממשיך  רובּו 
עבודתו לעבודתם, ואף לא רק מפני שכמותם ראה עצמו בראש ובראשונה לא כאמן )שזכה 
להשראה שמיימית חוץ־גופית( אלא כאמן הבוטח במעשה ידיו.61 הקשרים עמוקים הרבה 
יותר. כמו האוליפיאנים, החומר בו יצר דושאן לא היו העצים, האבנים או הצבעים, אלא 
בראש ובראשונה הלשון. "כל המילים הן ’ready made‘" אומר רובּו בעקבות מורו ורבו 
קנו.62 רעיון זה קיים בספרות העולם גם באופן עצמאי מ"אוליפו", כמו למשל בתפיסת 
המילים כ"מטפורות מתות". משמעותן הציורית של המילים נשתכחה זה מכבר, וכל מה 
שיש בידינו הוא, אכן, רק צורה שחיוניותה הראשונית נעלמה זה מכבר, ואנו משתמשים 
כפי שמעידה חיבתו של דושאן למשחקי מילים,  רובּו,  בה מבלי משים.63 שנית, אומר 
עבורו "ספרות )או ליתר דיוק, ספרות אכופה( ]ניצבת[ מעל לאמנות ]הפלסטית[; הוא 
 “ready משעבד את האמנות לספרות."64 דושאן יצר בלשון לא רק מפני שהמילים הן 
”made לשיטתו, אלא מפני שעצם יצירתו הפלסטית הייתה נעוצה עמוקות בלשון עצמה. 
כדי להבין זאת, וגם כדי להבין את רעיון ה”ready made“ טוב יותר, חייבים להידרש 
עבור  דושאן  שיצר  נשי  אלטר־אגו  היא  סלבי  רוז  אותה   .Rose Sélavy של  לדמותה 
עצמו.65 השימוש ב־”ready made“, אינו רק ביצירותיו הפלסטיות של דושאן. דושאן 
ויוצר ב”ready made“ בכותרות  והדברים. הוא מוצא, משתמש  בין הלשון  לא מפריד 
עבודותיו,66 בכמה וכמה מאמרותיו, בעיקר באמצעות דמותה של רוז סלבי, ששמה אינו 
בעקבות  נלך  אם  החיים(.  זה  )ארוס,   “Eros c’est la vie” של  הומופוני  צירוף  אלא 
הגדרותיהם של בורחס ובאייאר את "ההשפעה על העבר", נבין כי רובּו צודק בהגדרת 
דושאן כפלגיאריסט מטרים של "אוליפו". רעיון הפוטנציאליות הלשונית העומד במרכז 
פעילותה של "אוליפו", מכיל בתוכו גם את עבודתו האמנותית )רובּו יאמר הלשונית( של 

מצוטט אצל: Roubaud, הערה 35 לעיל, עמ' 649.  60
שם.  61

Roubaud, הערה 35 לעיל, עמ' 650.   62
בורחס למשל מזכיר את הרעיון הזה בשם המשורר הארגנטינאי לאופולדו לוגנוס, בהרצאתו על   63
 Jorge Luis Borges, This Craft of Verse, Combridge, Ms. & London: ראו:  המטפורה. 

Harvard University Press, 2000, p. 22

Roubaud  64,הערה 35 לעיל, עמ' 649.
מאן ריי עשה גם כמה צילומי פורטרט של אותה רוז סלבי, בהם הופיע דושאן בבגדי אישה.  65

רובּו גורס שעצם השימוש באילוץ נתון )כמו הסונטה( מעניק לעבודה כותרת, גם ליצירה בלא   66
כותרת. שמות עבודות ה”ready made“ של דושאן )כותרות כל עבודה נתונה( הינן על כן כותרות 

משנה. ראו: Roubaud, הערה 35 לעיל, עמ' 649.



115

בי
חג'

ב 
יני דושאן. מעניין לציין שדושאן הוא מקרה מיוחד של הפלגיאט המוטרם, מפני שהוא הכיר 

בעודו בחייו במובהקות היתרה של הביטוי בו הוא לכאורה "ביצע" את מעשה הפלגיאט. 
ועד למותו ביקש לה־ליונה — כאמור חברו של דושאן  "אוליפו"  מאז הקמתה של 
שונים,  לכיוונים  "אוליפו"  של  פעילותה  את  להרחיב   — "אוליפו"  של  השני  ומייסדה 
עד אפילו, לתיאוריה כללית, של מה שרובו כינה "המכון לפוטנציאליות אוניברסלית".67 
לה־ליונה, שחיבר גם את המניפסט הראשון והשני של אוליפו, ניסה לנסח שנים רבות 
את המניפסט השלישי, שיצא לאור )חלקית( רק לאחר מותו, עם כותרת המשנה "הנאו־

קאנטיאנית" )גם בשאיפותיה(: "הקדמות ]Prolégomènes[ לכל ספרות עתידית".68
בקרב האוליפיאנים זכה המניפסט הזה למעמד מיתי כמעט. לה־ליונה עבד עליו שנים 
מכנה  רובּו  ל"אוליפו".69  חבריו  עם  שיחותיו  במהלך  רבות  פעמים  עלה  והוא  ארוכות, 
אין  זה אל שאת שמו  היה  כ"הממציא", משל  אורך מאמרו,  לכל  לה־ליונה, כמעט  את 
לבטא. מה שיכול להידמות כהלצה בלבד, נהיה רציני יותר ויותר כאשר אנו מבינים את 

האוניברסליות הטוטלית בה ניסח רובו את רעיונותיו של לה־ליונה. 
לה־ליונה הוביל, כאמור, את הרעיון שאפשר וצריך להרחיב את הפעילות האוליפיאנית. 
כבר ב־1969 הוא הגדיר את הרומן המשטרתי הפוטנציאלי, וב־1973 מימש את תוכניתו 
וייסד את "אוליפופו" )littérature policière — רומן בלשי(. הוא היה שותף פעיל בייסודן 
של ארבע "סדנאות" אחיות נוספות ל"אוליפו": "אופינפו" )peinture — ציור(, "אומופו" 
)מוסיקה(, "אומתפו" )מתמטיקה( ו"אוקויפו" )cuisine — בישול(. יתרה מזאת וחשוב 
 Xפונטציאלי, כאשר ה־ X־פו, הסדנה ל־Xמכול, לה־ליונה הוא שטבע את מושג האו־

מתייחס לכל פעילות אנושית שהיא.70 
בלומפילד, מהסיבה  לנו  בחייו את המניפסט השלישי, אומרת  לא פרסם  לה־ליונה 
כפי  למימוש.71  ניתן  בלתי  כן  ועל  מדי  היה שאפתני  במרכזו  הפשוטה שהרעיון שעמד 
שמעידה כותרת המשנה שבחרו חבריו לתת למניפסט השלישי, ביקש לה־ליונה ליצור 

נוסחה אוניברסלית שתכלול את כל אפשרויות היצירה האנושית: 

Roubaud, הערה 35 לעיל, עמ' 651-650.  67
רשמית היה "המניפסט השלישי" החלק ה־30 של הספרייה האוליפיאנית. למרות זאת, הוא אינו   68
יצא בסוף לאור )חלקו( רק ב־2009:  37-19. המניפסט  מופיע בכרך השני, שכלל את החלקים 
 François Le Lionnias, “Troisième Manifeste. Prolégomènes à Toute Littérature Future”

dans Oulipo, Anthologie de l’Oulipo, Paris: Gallimard, 2009, pp. 798-801

Bloomfield, הערה 31 לעיל, עמ' 362-66.  69
 Alastair Brotchie, “Ou-x-Po,” in Harry Mathews & Alastair Brotchie (ed), Oulipo  70
 .651 עמ'  לעיל,   35 הערה   ,Roubaud  ;Compendium, London: Atlas Press, 1998, p. 320

כיום, לבד מפעילות אוליפיאנית ספרותית "מקבילה" בשפות שונות, קיימות קבוצות X נוספות 
כמו למשל להיסטוריה, לקולנוע, ואפילו לגינון.

 Bloomfield, Camille, “Les Manifestes à l’Oulipo”, Études littéraires, 44 (3), 2013, p.  71
42. סיבה נוספת וחשובה לא פחות שמונה בלומפלד לאי־הופעת המניפסט השלישי היא סיבה 

סוציולוגית־ספרותית פשוטה: מעמדם ההולך ומופחת של מניפסטים שכאלה )שם, עמ' 54-42(. 



ית
בר

הע
ת 

רו
ספ

 ב
פה

כו
הא

ה 
יב

כת
 ב

יד
עת

־ב
בר

הע
ון 

עי
 ר

שי
ור

ש
 ל

ר:
אמ

ר נ
כב

ב 
כת

הי
 ל

יד
עת

ש
ל 

כ

116

]המושג[  היא מעבר להחלפת  ליונה[  ]לה  מייסדה  בידי  אוליפו  עבור  המטרה שנוסחה 

ספרות תחת אילוץ)ים( )או ספרות אוליפיאנית( במובן המקובל של ספרות. הוא העניק 

לה אופק רחב הרבה יותר: פוטנציאליות. אילוצים )אילוצים אוליפיאניים( חייבים למזוג 

את הפוטנציאליות של השפה בתוך היצירה עצמה באופן יעיל; עליהם לעודד את התהוות 

השפה, לעזור לה להתגבר על השגרה שלה, על המשקל העודף של המסורות שלה והרגלי 

היצירה. אילוץ ]אוליפיאני[ הוא האסטרטגיה המועדפת להשגת פוטנציאליות. הוא מבכר 

את ריבוי האפשרויות, את חקר הנתיבים החדשים והחייאתם של העתיקים.72 

רובּו לא אומר זאת מפורשות, אך כאן בדיוק מצוי הקשר ההדוק בין האילוץ האוליפיאני 
)להגדרתו של רובּו( ובין ה”ready made“ של דושאן. ה”ready made“, הדבר־שכבר־

נעשה, מקפל בתוכו בעצם הגדרתו, את השימוש האמנותי העתידי בו; הוא התגלמות 
בחפץ של רעיון העבר שבעתיד. כמוהו כמו האילוץ האוליפיאני, על שלושת רגעי חיבורו, 
אירוע )ולכן עבר( הצופה את אופק מימושו הפוטנציאלי בעתיד. זאת ועוד, דושאן, אומר 
רובּו, היה "פלגיאריסט מוטרם" של "אוליפו". דושאן, לא האדם שחי בין השנים )-1968

"ה־ה־שאן"(,  תרצו  ואם  )"הדושאן",   Duduchamp אלא   Duchamp עוד  אינו   ,)1887

כמושג מופשט73 הוא ביצע מעשה פלגיאט ברעיונות העדיין־לא־מנוסחים של "אוליפו". 
פלגיאט  במעשה  הועתק,  כבר  המושלם,  בעתיד  טמפורלית  הנעוץ  האוליפיאני  האילוץ 
שהוא עצמו אירוע עבר המתרחש בעתיד )ביחס אליו(, הפלגיאט המוטרם של דושאן. 
היצירה האכופה, המודעות לאילוצים, המִסגור מחדש של חלקי השפה המושלכים כלאחר 
יד בצדי הדרך הפואטית, ההוצאה מההקשר השחוק של חפצים שנעלמו כביטויים מהוהים 
של המציאות האנושית, עוזרים לביטויים הללו "לצאת מהשגרה שלהם": מחזירים אותם 

שוב לחיים לעיני התודעה האנושית. 
באינסוף  ממומשת  אך  מראש  כבר  שנוסחה  אילוצים  של  כמערכת  השפה  תפיסת 
אירועים עתידיים, מופיעה באופנים שונים בספרות הרבנית ובמחשבה הקבלית. גם כאן, 

כפי שנראה מיד, דומיננטי רעיון העתיד המושלם, רעיון האירוע שכבר קרה בעתיד. 

2. העבר־בעתיד במושג הצמצום הלוריאני וברעיון קבלת התורה שבעל פה בהר סיני

א. נסיגת האינסוף אל תוך עצמו: רעיון הצמצום הקבלי 

הזמן, כמו מושגים אחרים, לא נתפס בצורה אחת ויחידה ביהדות הרבנית. הוא נתפס 
ונחווה באופנים שונים שלא בהכרח פוסלים זה את זה, ולעתים קרובות יכולים להתקיים 
בו־זמנית, זה בצד זה. ראשית כול, חוויית הזמן המקובלת, הליניארית, בה העבר מטרים 

Roubaud, הערה 35 לעיל, עמ' 617.  72
שם, עמ' 649.  73



117

בי
חג'

ב 
יני את ההווה שבא לפני העתיד. חוויה שיש הרואים כקשורה הדוקות גם בצמיחת האמונה 

"הזמן  היא  אחרת  זמן  חוויית  הזמן.74  של  התחלה  נקודת  מהווה  שקיומו  יחיד,  באל 
המשותף", הזמן הנע במחזור השבועות, אשר השבת במרכזו. הזמן הזה משותף ליחיד, 
למשפחה, לקהילה ולאל שנח ביום השביעי ממלאכת הבריאה, זמן פולחני המנוסח כבר 
בתורה. הספרות הרבנית מביאה אותנו אל זמן משיחי, הנתפס כהיסטוריה מיתית של 
עם שלם. תפיסה אחרת, פילוסופית יותר )כמו למשל בהגותם של אבן עזרא ובר חייא(, 
מבינה את הזמן כתנועה מחזורית לא של ימים או שנים אלא של אלפי ואף עשרות־אלפי 
שנים. לא גורלם של יחיד או של אומה מוטלים כאן על כף המאזניים אלא של הקוסמוס 
כולו. לפחות מאז הפילוסופיה היהודית של ימי הביניים, שהושפעה מהנאו־אריסטוטליזם 
והנאו־אפלטוניזם, נוסחה תפיסת זמן נוספת, המבחינה בין הזמן עצמו )האנושי, הנע( 
וספרותה  הקבלה  צמיחת  עם  )האל(.  מונע  הלא  המניע  של  האל־זמנית  נצחיותו  ובין 
החלה להתנסח תפיסת זמן אחרת )שגם לה גוני־גוונים(. תפיסה זו, באופן כללי ביותר, 
מוציאה את הזמן מן הממד המופשט ומגדירה אותו במושגים מקבילים לכוחות שמימיים. 
עולם  של  "הריטואליזציה  מכנה  שאידל  מה  במסגרת  משמשים  למשל,  והחגים  השבת 

הספרות."75 
תפיסת זמן נוספת, ה"עתיד המושלם" בו פגשנו לעיל, לא נפקדת גם היא מתפיסת 
הזמן הקבלית )והיהודית על כן( כפי שוולפסון מראה בדוגמאות שונות. תפיסת הבריאה 
הפרדוקסלית של אבן לטיף — שהיה מודע לבעיתיותה — גורסת שהעולם נברא בנקודה 
בזמן, ובעת ובעונה אחת הוא גם נצחי. היות וכל שנוצר כבר קיים ברצון האלוהי, אין לנו 

אלא להבין ש"כל רגע הוא חדש לחלוטין אך ורק במידה שהוא עתיק באופן מובהק."76
נאמנים לרעיון שאנו מבקשים להציג במאמר זה, נתחיל במאוחר )רעיון הצמצום( 
ואז נפנה למוקדם )התורה שבעל פה(. רעיון הצמצום בנוי על תפיסה פרדוקסלית של 
חלל, אך גם של זמן.77 על פי התפיסה המיתית לא היה דבר בחללו של עולם מלבד אורו 

 Sylvie Anne, Goldberg, Clepsydra: Essay on the Plurality of Time in Judaism, trans.:  74
היה  אליאדה  מירצ'ה   .Benjamin Ivry, Stanford: Stanford University Press, 2016, p. 46

לזמן  בניגוד  היודו־נוצרית,  לתרבות  הקריטי  כמאפיין  הליניארי  הזמן  רעיון  של  המרכזי  מקדמו 
המיתוס של השיבה  המעגלי ששלט לדעתו בתרבויות "ארכאיות". ראו למשל: מירצ'ה אליאדה, 

הנצחית: ארכיטיפים וחזרה, תרגום: יותם ראובני, ירושלים: כרמל, 2002, עמ' 135-37. 

 Moshe Idel, “‘Higher than Time’: Observations on Some Concepts of Time in Kabbalah  75
 and Hasidism”, in Ogren, Brian (ed.), Time and Eternity in Jewish Mystisicm: That
Which is Before and That Which is After, Leiden and Boston: Brill, 2015, p. 183. סקירת 

התפיסות המובאת כאן מבוססת בעיקר על מה שאידל מביא בפתח מאמרו זה )שם, עמ' 179-
183(. גולדברג עוסקת באופן נרחב בספרה בתפיסות זמן שונות ביהדות. ראו: Goldberg, הערה 
74 לעיל. עוד ראו, למשל, יותם בנזימן, משחקי זיכרון: תפישות של זמן וזיכרון בתרבות היהודית, 

תל אביב: הקיבוץ המאוחד, 2008, עמ' 268.
 Elliot R. Wolfson, “Retroactive Not Yet: Linear Circularity and Kabbalistic  76
 Temporality”, in: Time and Eternity in Jewish Mysticism: That Which is Before That

Which is After [ed.: B. Orgen], Leiden: Brill, 2015, p. 22

אחר,  נתיב  מציין  ההיידגריאני  וה"אירוע"  הקבלי  הצמצום  רעיון  בין  בקשר  כאן  שהדיון  למרות   77
הוא חב רבות הן לעבודתה של זאראדר, ובייחוד לעבודתו של וולפסון בהקשר זה, שכבר קשר בין 

הצמצום ובין רעיון העבר בעתיד. 



ית
בר

הע
ת 

רו
ספ

 ב
פה

כו
הא

ה 
יב

כת
 ב

יד
עת

־ב
בר

הע
ון 

עי
 ר

שי
ור

ש
 ל

ר:
אמ

ר נ
כב

ב 
כת

הי
 ל

יד
עת

ש
ל 

כ

118

של האין־סוף, שהיה "ממלא כל המציאות ולא היה שום מקום פנוי בבחינת אוויר ריקני 
וחלל."78 כדי לפנות מקום לבריאה, לא רק של הדברים המוחשים אלא גם הרוחניים — אם 
נמשיך את דבריו של ר' חיים ויטאל: "צמצם את עצמו אין־סוף בנקודה האמצעית אשר 
בו, באמצע ממש ]...[ וצמצם האור ההוא ונתרחק אל צדדי סביבות הנקודה האמצעית 
ואז נשאר מקום פנוי ואויר וחלל ריקני."79 לאחר שנסוג האינסוף אל תוך עצמו באקט 
פרדוקסלי, התפנה חלל. חלל זה, שבו תתחולל דרמת היצירה האנושית העתידית, מכונה 
אך מובן אחרת( "טהירו", ריקוּת. אל  בקבלה הלוריאנית )במושג שנלקח מספר הזוהר 
החלל העגול הזה הזה נמשך קו של אור מתוך האינסוף, ששרטט עיגולים וצורות עד אשר 
נוצרו עשר הספֵרות. שלוש מתוכן, שלוש הספרות העליונות, עמדו באור שנמסך אליהן, 
והאור שהיה  המפורסם,  הכלים"  "שבירת  אירוע  במהלך  נשברו,  בעוד שבע האחרונות 
אמור להיות מוכל בתוכן שב למקורו העליון, בעוד שרידים שלו התפזרו בחלל ה"טהירו". 
שרידי אור אלה, שכונו "רשימו", הם עקבותיו של האינסוף בעולם הבריאה. הם זלגו מכלי 
לכלי, מספירה לספירה, עד אשר נעצרו בספירה התחתונה: "נמצא שכולם מניחין רשימו 

חוץ מן המלכות כי אין ספי' אחרת תחתיה להאיר בה."80 
במושג ה"רשימו", בשורש רש"מ, מצוי, טוען וולפסון, טשטוש הזמנים, מה שכיניתי 
לעיל "העבר בעתיד", והוא מכנה אותו "מעגליות ליניארית."81 "רשימו", אם כן, במובנו 
הראשוני, כפי שתיארנו לעיל מפיו של חיים ויטאל, הוא פעולה הקשורה בעבר. שרידי 
מקביל  הרגיל  במובנו  "רושם"  כזה.  עוד  שאינו  שלם  למשהו  עדות  הם  שנותרו  האור 
ל"עקבה", משהו שהיה ואינו עוד, נעדר )האינסוף( הנוכח רק בסימנים שהותיר מאחוריו 
)רושם(. בעברית המשנאית )לפחות( נעשה שימוש נוסף במילה "רושם" כדי לציין סימן 

לעתיד, כמו למשל במסכת שבת:

הכותב שתי אותיות, בין בימינו בין בשמאלו, בין משם אחד בין משני שמות, בין משני 

סממניות, בכל לשון, חייב. אמר רבי יוסי: לא חייבו שתי אותיות אלא משום רושם, שכך 

היו כותבין על קרשי המשכן, לידע איזהו בן זוגו.82 

הכותב בשבת שתי אותיות )ויותר( נמצא מחללהּ במזיד, ועל כן חייב סקילה. יש להבחין 
בין כתיבה ובין רשימה. רישום, במובן זה, בניגוד לכתיבה, הוא סימן לעבודה עתידית, כמו 
הסימנים )לא בהכרח אותיות( על קרשי המשכן )הזהים במראם ובגודלם(, שנועדו לסייע 
לבנאים )בפעולת הבנייה העתידית( להניחם במקומם הנכון. אם נשוב לרעיון ה"רשימו", 
הרי הרישום הופך, אם כן, גם שארית לאירוע שכבר קרה וגם ציונו של אירוע שעתיד 

חיים בן יוסף ויטאל, עץ חיים, ירושלים: מקור חיים, 1989, עמ' כז )א: ב(.   78
שם.  79

שם, עמ' פא )ו: ד(.  80
Wolfson  81, הערה 76 לעיל, עמ' 48.

משנה שבת יב, ג. וולפסון )הערה 76 לעיל( מביא דוגמאות נוספות, כמו למשל: משנה מכות ג, ו;   82
תוספתא שבת יב, ה.



119

בי
חג'

ב 
יני לקרות, "מה שנותר מאחור הוא לכן עקבה של מה שעתיד להיות."83 ה"רשימו" הוא הרבה 

יותר מאירוע שהתרחש במסגרת הבריאה, הוא אירוע מתמשך שבו הסופי )האדם( כרוך 
בקפליו של האינסופי המתכנס אל תוך עצמו, "זה לא יכול להיות אחרת מפני שהכללת־
הכל של האינסופי ]...[ חייבת שתהיה בה גם את האפשרות שלא־לכלול, האפשרות להיות 
פחות מאינסוף."84 באופן דומה דורש המהר"ל את דבריו של רבי יוחנן, "כל מקום שאתה 
מוצא גבורתו של הקב"ה אתה מוצא ענוותנותו" )מגילה לא, א(: "צריך אצל זה שהוא 
יתברך כמו שהוא גדול על הכל, כן יתברך כולל הכל שזהו לו שבחו מיוחד שהוא כולל הכל 
כמו שהוא גדול על הכל, ומה שהוא כולל הכל רצ"ל שהכל אצלו גדול וקטן בשוה ואל הכל 
הוא פונה."85 חלק בלתי נפרד מאינסופיותו של האל הוא, אם כן, הכללת הסופיות בתוכו. 
כיצד יתיישבו הסופיות עם האינסוף, הנצחי עם זמני. ובכן, מושג היראה במשנתו של 
המהר"ל מציין בדיוק את הפרדוקסליות האונתולוגית הזו, בה עומד האדם, נחות לחלוטין 
בסופיותו, אל מול האל האינסופי. רק האדם יכול לממש את יראת האלוהים ובכך לממש 
את הבריאה, דווקא מתוך נחיתותו. האל והאדם לא יכולים להותיר את האחרון מצטנף 
בקרן הזווית של הקיום עד שתתמצה סופיותו ויחדל. הזמן, הכרוך בעקבי האדם, מודח 
אמנם מממד האינסוף אך מתקיים, כמו האדם, במתח שביניהם. האל המושלם אינו יכול 
לירוא את עצמו. רק במערכת היחסים בין הבורא והברוא, רק באמצעות היראה, יראה 
המבוססת על הצמצום האלוהי )נוסיף אנו לדברי המהר"ל(, יכולה הבריאה להתקיים. 
היות שכך, רק האדם יכול לאשר את הבריאה ואיתה את הבורא, כפי שאומר המהר"ל 

במקום אחר: "אם אין כאן יראה הרי אין כאן דבר שראוי אליו הבריאה."86 
את תפיסת הזמן הקבלית הלא־ליניארית המוצגת לעיל ניתן לקשור במתח בין הסופי 
והאינסופי, הזמני והנצחי. מתח זה מבוסס על הקשרים שבין שיטות קבליות שונות ובין 
הנאופלטוניזם, בעיקר ביחס )לענייננו כאן( לנושא הנפש האנושית המבקשת לשוב אל 

כור מחצבתה הנצחי ממנו נאצלה.87

ב. מנהרות הזמן של אברהם אבינו ומשה רבנו 

הדוגמה הבאה לתפיסת הזמן של "העבר בעתיד" היא די פונדמנטלית ליהדות הרבנית 
כתורה  פה  שבעל  תורה  של  הרעיון  עצם  שונים(.  קבליים  לרעיונות  גם  הסתם  )ומן 
שניתנה בו־זמנית על הר סיני יחד עם התורה שבכתב, קשור הדוקות ברעיון הזמן. יש 
העולם,  בורא  התנכ"י,  האל  האל.  בידי  ההיסטוריה  לנטישת  ביטוי  זו  בתפיסה  שראו 

Wolfson, הערה 76 לעיל, עמ' 49.  83
שם.  84

המהר"ל, גבורות ה, לונדון: מהדורת חי"ל הניג, תשי"ד, פרק 67, עמ' שט.  85
המהר"ל, נתיבות עולם, חלק ב, נתיב יראת השם, עמ' כג.   86

 P. C. Plass, “Timeless Time in :עוד על הקשר בין הנפש ובין הזמן בנאו־פלטוניזם ראו למשל  87
Neoplatonism”, The Modern Schoolman 55 (1), 1977, pp. 1-19. על הקשרים בין הנאו־

פלטוניזם והקבלה ראו למשל במבואו של שפיגל לתרגומו: פלוטינוס, אנאדות, תרגום: נתן שפיגל, 
ירושלים: מוסד ביאליק, 1981-1978, עמ' 156-147. 



ית
בר

הע
ת 

רו
ספ

 ב
פה

כו
הא

ה 
יב

כת
 ב

יד
עת

־ב
בר

הע
ון 

עי
 ר

שי
ור

ש
 ל

ר:
אמ

ר נ
כב

ב 
כת

הי
 ל

יד
עת

ש
ל 

כ

120

הפרוטגוניסט של תחילת ספר בראשית, הולך ונעלם מההיסטוריה היהודית. הֶרס שני 
בתי המקדש, נטישת האל את ההיסטוריה, הביאו את הרבנים לנסח מחדש את הברית 
בין האדם והאל. השפה והלימוד החליפו את הקורבנות כפעילות המקשרת בין האדם 
לאל. התנועה המתמדת )זמן, לימוד( החליפה את הסטטי )מקום, בית מקדש(. היה צורך 
ברור להצדיק את הפיכת הלימוד לפעולה פולחנית, על ידי הדגשת חשיבותה של התורה 
שבעל פה.88 יחד עם זאת, לא ניתן להבין את העצמתה של התורה שבעל פה והצבתה 
לצד התורה שבכתב כאקט פוליטי גרידא, הנועד לשמור על מעמדם של הרבנים. הציווי 
כשפה  )העברית(  השפה  תפיסת  למשל,  כך  מכך.  יותר  הרבה  עמוק  ולחידוש  ללימוד 
טבעית שבה נברא העולם, שהייתה קיימת טרם הבריאה, הופכת את הפעילות הלשונית 

מאסתטית ל"אונותולוגית רדיקלית קיצונית".89
מדרש מפורסם )המופיע בכמה וכמה מקומות שונים בספרות הרבנית(90 מבראשית 

רבה א, א, מספר לנו: 

התורה אומרת, אני הייתי כלי אומנותו של הקב"ה. בנוהג שבעולם מלך בשר ודם בונה 

פלטין, אינו בונה אותו מדעת עצמו אלא מדעת אומן, והאומן אינו בונה אותה מדעתו, 

היה  כך  ופשפשים.  חדרים  עושה  הוא  היאך  לידע  לו  יש  ופינקסות  דיפטר]א[ות  אלא 

הקב"ה מביט בתורה ובורא העולם ]...[ והתורה אמרה 'בראשית ברא אלהים' ]...[ ואין 

ראשית אלא תורה.91 

מדרשים אחרים הסבירו את קדימותה הכרונולוגית של התורה לעולם, כמו למשל סדר 
אליהו זוטא, בו נכתב שתשע מאות שבעים וארבעה דורות קודם לבריאה החל האל לבחון 

את תורתו. רק אז, לאחר ש"דרש, חקר, וצרף" הוא קבע את הדברים בתורה, מפני שידע 
ש"אם זז ממקומו קמעה יצא להחריב את העולם" )פרק י(. קשה בהקשר זה שלא להיזכר 
בר' ישמעאל שהזהיר את ר' מאיר, אזהרה המופיעה פעמיים בתלמוד הבבלי: "הוי זהיר 
במלאכתך שמלאכתך מלאכת שמים היא, שמא אתה מחסר אות אחת או מייתר אות 

אחת — נמצאת מחריב את כל העולם כולו."92 

 Michael Oppenheim, “Irving Greenberg and a Jewish גרינברג, ראו:  כמו למשל אירווינג   88
Dialectic of Hope”, Judaism 49 (2), 2000, p. 195

ידיעות אחרונות  שלמויות בולעות: קבלה ופרשנות, תרגום: תרצה ארזי, תל אביב:  משה אידל,   89
וספרי חמד, 2012, עמ' 56-7. 

בראשית  )לפרשת  שמעוני  ילקוט  את  למנות  נוכל  מצוטט  הוא  בהן  מרכזיות  יצירות  כמה  בין   90
ולמשלי ח(; רש"י על אבות ג; מנורת המאור ה; של"ה מסכת פסחים. 

ספר יצירה וספר הזוהר מושתתים למעשה על תפיסה זו של קדימותה הכרונולוגית־ערכית של   91
ג. מקורות שונים ניסו לבצר  פרקי דרבי אליעזר  י;  סדר אליהו זוטא  התורה לעולם. עוד ראו: 
את מעמדם של טקסטים אחרים ולהוכיח כי גם הם ניתנו בהר סיני: על מגילת אסתר למשל, 
ראו: תלמוד ירושלמי מגילה א, ז; על מסכת אבות ראו בפתח פירוש רבנו עובדיה מברטנורה; על 

התלמוד הבבלי והתלמוד הירושלמי ראו בהקדמתו של הרמב"ם ליד החזקה.
עירובין יג; סוטה כ.  92



121

בי
חג'

ב 
יני ובין התורה שבעל פה, בתפיסה הרבנית, הוא בהגדרתו,  בין התורה שבכתב  היחס 

באופן מודע ביותר, יחס זמני )טמפורלי(, המערער את תפיסת הזמן הליניארית המקובלת 
של עבר, הווה ועתיד.93 ערעור הזמנים מצוי במרכזם של כמה וכמה מדרשים חשובים 

ביותר, המתעקשים על הצבת הבעייתיות הזו במרכזם. 
המנוגדת  הזמן  תפיסת  את  להוכיח  כדי  מרכזיות  בדמויות  המדרש  בוחר  פעם  לא 
ומונחת במדרש  מן התנ"ך  לה  נתלשת  אבינו למשל,  דמותו של אברהם  לאינטואיציה. 
המובא במסכת יומא כח, ב. דיון שלם מתנהל על השאלה האם אברהם ידע וקיים את 

מצוות התורה שבעל פה:

אמר רב קיים אברהם אבינו כל התורה כולה שנאמר 'עקב אשר שמע אברהם בקולי וגו' 

)בראשית כו, ה( א"ל ]אמר לו[ רב שימי בר חייא לרב ואימא ]ואמור[ שבע מצות הא 

איכא נמי ]הרי יש גם כן[ מילה ואימא ]ואמור[ שבע מצות ומילה א"ל א"כ ]אמר לו, אם 

כן[ מצותי ותורותי למה לי. 

ניתנה,  גורס שאברהם אבינו קיים גם את מצוות התורה שבעל פה, עוד לפני שזו  רב 
מֹר  שְׁ קֹלִי", ואם נקרא את המשך הפסוק, "וַיִּ מַע אַבְרָהָם בְּ ר שָׁ שהרי נאמר עליו: "עֵקֶב אֲשֶׁ
י מִצְוֹתַי חֻקּוֹתַי וְתוֹרֹתָי," נראה שהוא נוקט בלשון רבים )"תורותי"(. רבי שימי  מַרְתִּ מִשְׁ
בר חייא מאתגר את הכרזתו של רב ואומר, אולי מדובר כאן רק בשבע מצוות בני נוח 
מחויבים,  אינם  נוח  בני  שבה  מילה,  מצוות  הרי  נענה:  הוא  כך  על  כולה.  בתורה  ולא 
לסיפא של הפסוק,  זקוק  אני  ואומר, מדוע  מוסיף  רב  ועוד,  זאת  בידי אברהם.  קוימה 
לפיו אברהם שמר את מצוותיי ותורותיי? הרי כאן מצויה ההוכחה שאברהם שמר גם 
את המצוות שמעבר למצוות בני נוח. רב ממשיך ואומר שאברהם אבינו קיים לא רק את 
כל המצוות של התורה שבכתב )עוד לפני מתן תורה שיתרחש בעתיד ביחס לאברהם 
עירוב  דוגמת  פה,  שבעל  בתורה  להתנסח  העתידות  המצוות  את  גם  אלא  ותקופתו( 
תבשילין. הבחירה בהלכה מקובלת כל כך, ענפה כל כך )אשר גוררת עמה דקדוקי הלכות 
נוספות(, נועדה להדגיש את האנכרוניזם, לכאורה עד כדי הגחכה. כיצד ייתכן שאברהם 
ידע על הלכות התורה שבעל פה? התשובה מוכנה מראש. האל אמר על אברהם שזה 
י, מִצְוֹתַי, חֻקּוֹתַי וְתוֹרֹתָי".94 מצוותיי וחוקותיי לשון רבים ניחא, כיצד  מַרְתִּ הקפיד על "מִשְׁ
ויצוטט במקומות אחרים,  ובכן, עונה המדרש, מענה שישוב  ייתכן תורות לשון רבים. 
שבה  הצורה  כלומר,  פה,  שבעל  תורה  פה",95  שבעל  תורה  ואחת  שבכתב  תורה  "אחת 
מופיעה הלכת עירוב התבשילין. מכאן למדים אנו שאברהם ידע גם על התורה שבכתב 
וגם על התורה שבעל פה. מעניין לציין שהשימוש באברהם נעשה הן בשל מעמדו כאבי 
האומה והן בשל העובדה שעל פי ציר הזמנים התנכ"י הוא מטרים גם את קבלת התורה 
בידי משה, את התורה שבכתב. העובדה שלא הייתה בידי אברהם, על פי התנ"ך, התורה 

במשך חכמה למשל, ספר דברים פרשת שפטים פרק יז, יתואר המדרש המובא להלן כ"תמוה".   93
בראשית כו, ה.  94

יומא כח, ב.  95



ית
בר

הע
ת 

רו
ספ

 ב
פה

כו
הא

ה 
יב

כת
 ב

יד
עת

־ב
בר

הע
ון 

עי
 ר

שי
ור

ש
 ל

ר:
אמ

ר נ
כב

ב 
כת

הי
 ל

יד
עת

ש
ל 

כ

122

שבכתב, דווקא מחזקת את הרעיון שגם התורה שבעל פה, המאוחרת הרבה יותר, ניתנה 
גם היא במעמד הר סיני. נטילת אירועים עתידיים, מתן התורה שבכתב הנקודתי, המתן 
המתמשך של התורה שבעל פה, ושתילתם בעבר בידיו של אברהם אבינו, הדמות המייצגת 
את ראשיתה של הדת החדשה, מעגלים את ציר הזמנים, ומניחים גם את העבר בעתיד, 

מניחים לאברהם לערב את תבשיליו. 
דמות מרכזית אחרת שנבחרה להמחשת הרעיון היא דמותו של משה רבנו, במדרש 
ממנחות כט ב. מדרש מפורסם זה מספר לנו על משה רבנו הממתין בקוצר רוח לכתיבת 
התורה בידי האל. משה מגלה שהאל כבר סיים את הכתיבה ועתה הוא עסוק במלאכה 
שנראית כלא נחוצה, בקשירת "כתרים לאותיות". משה תמה, תימהונו מייצג את ההיגיון 
המקובל, ההיגיון היומיומי. העיטורים, בחינת קנקן חיצוני, נדמים לו כחסרי כל משמעות. 
לא, משיב לו האל העומל עליהם, "אדם אחד יש שעתיד להיות בסוף כמה דורות ועקיבא 
בן יוסף שמו שעתיד לדרוש על כל קוץ וקוץ תילין תילין של הלכות." משה הסקרן מבקש 
מהאל לראותו והאל נענה ומורה לו: "חזור לאחורך." משה מציית לאל ומוצא את עצמו 

בעתיד, בבית מדרשו של אותו רבי עקיבא: 

הלך וישב בסוף שמונה שורות ולא היה יודע מה הן אומרים. תשש כחו. כיון שהגיע לדבר 

אחד אמרו לו תלמידיו רבי מנין לך? אמר להן הלכה למשה מסיני. נתיישבה דעתו. חזר 

ובא לפני הקב"ה, אמר לפניו: רבונו של עולם יש לך אדם כזה ואתה נותן תורה ע"י? אמר 

לו שתוק, כך עלה במחשבה לפני. אמר לפניו: רבונו של עולם, הראיתני תורתו הראני 

שכרו. אמר לו חזור ]לאחורך[. חזר לאחוריו, ראה ששוקלין בשרו במקולין. אמר לפניו: 

רבש"ע זו תורה וזו שכרה? א"ל שתוק כך עלה במחשבה לפני.

המדרש מבקש לפתור קשיים שונים הניצבים בפני הקורא. כולם ידעו את סופו המר של 
רבי עקיבא. שאלת ה"צדיק ורע לו" צצה ועולה )שוב( ומאיימת לסתור את הבניין הלוגי 
)והזמן הליניארי( של הסיבה והתוצאה )קודם עונש ואחר כך השכר(. קושי שני, סבוך 
לא פחות, הוא תקפותה המוסרית־דתית של התורה שבעל פה, תורתו של רבי עקיבא 
ביחס לתורה שבכתב, תורתו של משה רבנו. לולא סופו הטרגי, ניתן היה לומר שהמדרש 
ממחיז, בהומור כמעט, את הביטוי "הלכה למשה מסיני". קל לדמיין את המעמד המתואר. 
רב נתון — רבי עקיבא במקרה הזה — דורש לשיטתו את התורה. התלמידים שואלים 
אותו, לא בלי כבוד יש לציין, "וזאת מניין לך", ונענים בתשובה "הלכה למשה מסיני". 
לפחות כמה מהם אינם מתרצים. איך ניתן לשכנעם? ובכן, נביא את משה רבנו, היישר 
ממעמד הר סיני, והוא, נטול הבנה, יאשר את תקפותה של התורה המתחדשת אותה הם 
יושב חסר אונים ומילים  מקבלים. משה רבנו, האדם שקיבל מפי הגבורה את התורה, 
בבית מדרשו של רבי עקיבא, כשם שזה, לוּ יזכה להיכנס למכונת הזמן של משה, עתיד 
ליתר  או  ובית מדרשו,  רבי עקיבא  רב עתידי אחר.  בבית מדרש של  מן הסתם לשבת 
דיוק אותו שיעור בבית מדרשו, הם רק נקודה אחת בחלל האינסופי של התורה השבה 
וניתנת עד אינסוף. מעמד הר סיני אינו נקודה בעבר אי־שם על אותו קו מפורסם של 
עבר־הווה־עתיד. זהו אירוע שהוא בו־זמנית עבר ועתיד מתמשך. מעניין לציין שתשובת 



123

בי
חג'

ב 
יני האל לשתי שאלותיו של משה היא, "שתוק כך עלה במחשבה לפני". התשובה בעייתית 

כמו השאלות הקשות שעליהן היא לכאורה עונה. איך ייתכן שצדיק העושה את מצוות 
האל נידון לעינויים, איך ייתכן שתורה שכבר ניתנה ממשיכה להינתן בעתיד. במבט ראשון 
דומה שתשובת האל דורשת ציות עיוור מהאדם, שתיקה לנוכח הגיונו הלא מובן של האל. 
אך פטליזם דטרמניסטי טהור אין כאן, שהרי דמותו של רבי עקיבא מועלית כאן על נס 
בדיוק בשל התכונה ההפוכה, בשל הדיבור, הלימוד, הדיון. המדרש נוטל את משה, נותן 
התורה, ושותל אותו בעתיד. באופן המילולי ביותר, אירוע העבר — מתן תורה — הוא 
אירוע עתידי מתמשך. השתיקה בה מצווה האדם לנוכח האינסוף אינה מייצגת התבטלות 
מוחלטת, שהרי אז נפגמת האלוהות הדורשת את השתתפותו של האדם במעשה הבריאה 
באמצעות הלימוד, באמצעות השימוש בשפה. השתיקה הזו, כפי שהיא מובאת במדרש 

הזה, דומה לאותה "יראה" עליה מדבר המהר"ל, יראת האל המקיימת את בריאתו. 
דבר נוסף יש כאן. הגבול נמחק בין טקסט מִסדר ראשון )תורה שבכתב( ובין טקסט 
מסדר שני )תורה שבעל פה(. שמירה על קו העבר־הווה־עתיד המקובל, מעלה את ערכם 
ערכית.  קדימות  היא  כרונולוגית  קדימות  לאחרונים,  ביחס  הראשונים  הטקסטים  של 
טריפת קלפי הזמן מבלבלת גם את הערכים, והטקסט הראשוני אינו עוד בהכרח חשוב 
יותר. המהלך דומה מאוד לפלגיאט המוטרם אותו תיארנו קודם, אם כי כאן התשתית 
התיאולוגית עמוקה יותר כפי שהראיתי. טשטוש הזמנים הזה, מצוי במרכז הטיעון של 
בינתיים  האוליפיאנית.  והיצירה  האילוץ  ובין  בינו  שקשר  לעיל,  שהראיתי  כפי  רובּו, 
אסכם ואומר כי ביחס לפרשנות הרבנית מתרחשים שני תהליכים הקשורים בעניין זה. 
ראשית, הפרשן לא מייצר טקסטים משניים לטקסט הראשוני, אלא טקסטים ראשוניים 
בפני עצמם. התורה שבכתב קדמה להם כרונולוגית )וערכית( רק מתוך הנחת קו זמנים 
ליניארי. אותו תהליך מחייב שגם הטקסטים שיבואו אחריהם, יפעלו באופן דומה ביחס 
נעוצה בראשיתו,  רובּו(, שאחריתו  ז'ק  פי  אליהם. שנית, כמו האילוץ האוליפיאני )על 
כך גם הפרשנות הרבנית פועלת על פי אילוצי השפה והדת. זאת ועוד, הרעיון שהתורה 
שבעל פה כבר ניתנה למשה בהר סיני מעקם את קו הזמנים )או מהווה ממילא חלק בלתי 
נפרד ממנו(. תפיסת הזמן הזו, הקשורה הדוקות בתפיסת הטקסט הרבנית, דווקא מפני 
שהיא עומדת בניגוד לתפיסת הזמן המקובלת, עומדת במרכזם של מדרשים שונים. הדבר 
כרוך אולי בניסיון לשכנע את המאזינים של דרשות אלו, אולי גם את הדוברים עצמם, 
משתק  לדטרמניזם  להוביל  יכולה  הזו  והטקסט  הזמן  תפיסת  הזה.  הרעיון  בהיתכנות 
נוסח  ידוע מראש. מה שנדמה כפטליזם תיאולוגי  כבר  הכול  — שהרי למה לחדש אם 

כפטליזם לוגי בידי אריסטו,96 בבעיית הקרב הימי המפורסמת המובאת בעל הפרשנות.

 William Lane Craig, The Problem of Divine ראו:  המושג  של  רחבה  הסטורית  לסקירה   96
 Foreknowledge and Future Contingents from Aristotle to Suarez, Leiden: Brill, 1988,

p. 310



ית
בר

הע
ת 

רו
ספ

 ב
פה

כו
הא

ה 
יב

כת
 ב

יד
עת

־ב
בר

הע
ון 

עי
 ר

שי
ור

ש
 ל

ר:
אמ

ר נ
כב

ב 
כת

הי
 ל

יד
עת

ש
ל 

כ

124

4. דיודורוס קרונוס: הטיעון העליון והעבר בעתיד

לא־ עתיד  "טענות  שאלת  שמכונה  מה  היא  בפילוסופיה  המפורסמות  הבעיות  אחת 
לה  ויש  אליה,  נדרשו  ולייבניץ(  יום  דייוויד  למשל  )כמו  רבים  פילוסופים  הכרחיות". 
משמעויות לוגיות ותיאולוגיות מרחיקות לכת. אריסטו היה ככל הנראה הראשון לנסחה 
על הפרשנות. כאשר אנו מנסחים טענות סותרות על העבר ])לא(  בפרק התשיעי של 
ירד גשם[ וההווה ])לא( יורד גשם עכשיו[, אנו יכולים לקבוע אם הן אמת או שקר על 
תזרח  "מחר  כמו  כלליות  באמיתות  מדובר  אם  לעתיד,  באשר  למציאות.  התאמתן  פי 
נוכל  גם כאן  דופן כהתפוצצותה של החמה,  יוצא  השמש", הרי אם לא אירע דבר מה 
לומר שהטענה היא אמיתית )יוּם כידוע עתיד להתנגד אפילו לכך(. הבעיה היא, מבחינת 
שאלת  למשל  כמו  הגדרתו(  פי  על  "במקרה"  )המתרחשים  פרטיים  אירועים  אריסטו, 
התחוללותו של קרב ימי. נניח לרגע שמחר לא יתחולל קרב ימי. אם הדבר נכון הרי הוא 
היה נכון גם אתמול, וגם לפני שבוע וגם לפני אלפיים שנה, היות וכל טענת אמת על מה 
שיקרה בעתיד נכונה גם ביחס לעבר. על כן לא ייתכן שקרב ימי יתחולל ביום הנקוב. 
הטענה בעבר תקבע אם כן את העתיד. הבעיה היא שגם ההפך הוא הנכון. במידה ואכן 
יתחולל מחר קרב ימי הרי נכון הדבר גם עשרת אלפים שנה לאחור )היות וכאמור כל 
טענת אמת ביחס לעתיד נכונה גם ביחס לעבר(. "מה שנוסח באופן אמיתי ברגע העבר 
ייתרחש באופן הכרחי במרוצת הזמן."97 אריסטו ניסח את מה שמכונה 'הפטליזם הלוגי' 
רק כדי לצאת כנגדו בתשובתו ההגיונית למדי: לטענות עתידיות לא הכרחיות אין ערכי 

אמת או שקר, עד אשר הן הופכות להווה או עבר.98 
תפיסת הזמן הופכת לחלק בלתי נפרד מתפיסת האמת והמציאות, אך כאשר אריסטו 
אוגוסטינוס  זאת  כפי שיעשה  להודות,  חייב  הוא  בפיסיקה  הזמן  נפנה לעסוק בשאלת 
באופן מפורסם אחריו, שקשה לתפוס מושג חמקמק שכזה: "או שהוא ]הזמן[ אינו קיים, 
או ש]הוא קיים[ רק בקושי ובאופן מעורפל. חלק ממנו ]העבר[ כבר איננו, בעוד ]החלק[ 
האחר עומד להיות ]העתיד[ ולכן עדיין אינו ]...[ ניתן להניח באופן טבעי כי לא ייתכן כי 
מה שנעשה מדברים שאינם קיימים ייטול חלק במציאות."99 תיאור הזמן של אריסטו כפי 
שהבאנו לעיל מותיר בידינו רק את ההווה, היות והעבר והעתיד אינם. נדמה שאריסטו 

 Aristotle, De Interpretatione. In: The complete works of Aristotle: The revised Oxford  97
 translation. (Eds: J. Barnes, trans, J. L. Ackrill), Vol 1, Princeton: Princeton University

Press, 1995, p. 29 (De Int. 18b32-35)

הלוגיקה הדו־ערכית של אמת ושקר לא הספיקה לאריסטו, ובמובן מסוים הוא מבשר כאן את   98
יצירתה של הלוגיקה התלת־ערכית. כמעט אלפיים שנים לאחר מכן, ב־1474, הביא ניסיונו של פטר 
דה ריבו לנסח לוגיקה תלת־ערכית )לעתיד אין ערכי אמת או שקר, באופן גס אם כן אין השגחה 
 W.L. Craig, The Problem of Divine( את האפיפיור להכריז על משנתו כעל כפירה )אלוהית
 Foreknowledge and Future Contingents from Aristotle to Suarez, Leiden: Brill,

.)1988, p. 1

 Aristotle, Physics, In: The complete works of Aristotle: The revised Oxford translation.  99
 (Ed: J. Barnes), Vol 1, (Trans.: R. P. Hardie, R. K. Gaye), Princeton: Princeton

University Press, 1995, p. 369 (217b29-218a3)



125

בי
חג'

ב 
יני מסכים כאן עם פרמנידס, זנון תלמידו, ושאר האלאטים, הגורסים שיש רק אשליה של 

תנועה. באופן בו מוצג כאן הזמן, כחופף לעצמו, להווה אחד, או־אז אין זרימה ושינוי. 
הרגעים נותרים קבועים ובלתי משתנים. 

מנגד, אם נאמר שאכן יש רגעי "לפני" ו"אחרי", הרי ניפול אל מלתעות הפרדוקסים 
של זנון, שעל פיהם התרנגולת לעולם לא תחצה את הכביש ואכילס לעולם לא ידביק את 
הצב. בין כל "לפני" ו"אחרי" יש אינסוף רגעי ביניים. אין כאן כמובן רק אפיסטמולוגיה 
גרידא )נכונותן של טענות על המציאות( אלא אונטולוגיה )טענות על המציאות עצמה(. 
אריסטו, בניגוד לתפיסה האטומיסטית, רצה להראות שיש תנועה, המשכיות וזרימה של 
הזמן המסבירים את שינוי הדברים, ומאבקו למען רעיון המשכיותו של הזמן הוא מאבק 
על האפשרות לשינוי בעולם הדברים. טיעון החץ המפורסם של זנון100 בטעות יסודו, הוא 
אומר, שהרי "הזמן אינו מורכב מ'רגעי עכשיו' בלתי ניתנים לחלוקה כשם שכל גודל אחר 
אינו מורכב מגורמים בלתי ניתנים לחלוקה."101 המֶשֶך הוא אוסף של מה שניתן לחלקו, 
לנקודות או לרגעים למשל, שגם אותם ניתן לחלק )בניגוד לתפיסה האטומיסטית( עד 
אינסוף.102 בתפיסת הזמן הגיאומטרית הזו, הגודל )הקו, הזמן(, בניגוד לאינסוף החלקים 
המרכיבים אותו, אינו ניתן לחלוקה, היות והוא מהווה את כלל חלקיו, ובמילים אחרות 
"הגודל ]קו, זמן[ ניתן לחלוקה אינסופית היות וחלוקה סופית היא בלתי מתקבלת על 

הדעת."103 
כדי להצדיק את רעיון ההמשכיות אל מול הקשיים שמעורר מושג הזמן, בא אריסטו 
עם רעיון פרדוקסלי משהו כדי לכלול את הקבוע והמשתנֶה. יש לתפוס את הרגעים, הוא 
אומר, בו־זמנית, כחזרה והבדל.104 ה"עכשיו" הוא במובן אחד אותו הדבר, ובמובן אחר 
הוא שונה לעצמו. התנועה והזמן, שניהם הם רצף מתמיד. ה"עכשיו", כמצע, כתשתית 
)substratum(, הוא זהה תמיד, אך כמשהו משתנה ל"לפני" או "אחרי", הוא תמיד שונה.105
בן דורו הצעיר מאוד של אריסטו, דיודורוס קרונוס, המשיך את הדיון. את דיודורוס 
קרונוס, כפי שאראה מיד מדוע, נהוג לשייך לאסכולת מגרה106 שהושפעה רבות מפרמנידס, 
דיודורוס קרונוס מסרב להשתמש במה  ורעיון האחדות הקבועה הבלתי משתנה.  זנון, 
שנראה כטקטיקת "אחדות ההפכים" של אריסטו )רעיון הרקלייני ביסודו(, וגורס שהיות 

ואכן העבר והעתיד אינם, אין זרימה של זמן והרגע חופף לעצמו. 
התכונה המגדירה את התורה שבעל פה ואת "אוליפו" )בל נשכח את הפוטנציאליות 
אכן,  לפעילות.  למימוש,  לאקטואליזציה,  הפוטנציאליות  ניסוח  הפיכת  היא  שבשמה(, 

החץ העף שתנועתו אינה אלא אשליה בשל אינסוף רגעי המנוחה היוצרים את מסלולו.  100
.)239b9-239b5( ,404 'הערה 100 לעיל, עמ ,Aristotle  101

.)232b( 392-393 'שם, עמ ,Aristotle  102
 Evans, M. G., “Aristotle, Newton, and the Theory of Continuous Magnitude”. Journal  103

of the History of Ideas 16 (4), 1955, p. 548

כפי שמציין זאת מאסי: Massie, הערה 5 לעיל, עמ' 296.  104
.)232b( 71-70 'הערה 99 לעיל, עמ ,Aristotle  105

 David Sedely, “Diodorus Cronus and Hellenistic Philosophy”, למשל:  כך  על  ראו   106
 Proceedings of the Cambridge Philological Society 23,(1977, p. 74-75)



ית
בר

הע
ת 

רו
ספ

 ב
פה

כו
הא

ה 
יב

כת
 ב

יד
עת

־ב
בר

הע
ון 

עי
 ר

שי
ור

ש
 ל

ר:
אמ

ר נ
כב

ב 
כת

הי
 ל

יד
עת

ש
ל 

כ

126

אחד הקשיים המרכזיים איתם התמודד אריסטו היא השאלה היכן נמצאות האפשרויות 
הלא ממומשות שבין המצב הראשוני והסופי של הגוף המשתנה. הפוטנציאל הזה הוא 
מתחיל  כאן  והסופי.  הראשוני  מצבים,  שני  בין  אלא  בחומר,  נמצא  אינו  הוא  התנועה, 
הדיון של דיודורוס שיטען, יחד עם אחרים, כי אפשרויות שמעולם לא מומשו הן למעשה 
כלום.107 הוויה יכולה להיות רק מימושה, אחרת היא לא קיימת. כדי שדבר ינוע, אריסטו 
יודע זאת היטב, הוא צריך להיות בין שתי נקודות, גם בחלל וגם בזמן, הוא צריך להיות 
שייך לשני מצבים שונים. חוסר התנועה שמור אצל אריסטו אך ורק לאל, המניע הלא 

מונע. דיודורוס כמובן אינו מסכים. 
אם משהו נע, אומר לנו דיודורוס )כפי שהוא מצוטט אצל סקסטוס אמפיריקוס רק 
כדי שזה יבקרו(, הוא נע עכשיו. אם הוא נע עכשיו, הוא נע בזמן הווה, ולכן בזמן ללא 
חלקים. מניין לו שההווה הוא זמן ללא חלקים? כאן אנו שבים ונזכרים בבעיית תיאור 
הזמן המפורסמת שהבאנו לעיל: אם ניתן לחלק את הזמן הוא יחולק בשלמותו לעבר 
דרך  חולף  הוא  חלקים,  חסר  בזמן  נע  משהו  אם  אך  הווה.  עוד  יהיה  לא  וכך  ולעתיד 
מקומות שלא ניתן לחלקם עוד, ולכן הוא אינו בתנועה, "שהרי כאשר הוא עדיין במקום 
חסר־החלקים הראשון, הוא אינו נע, וכאשר הוא במקום השני חסר־חלקים, שוב אין 
הוא בתנועה, אך הוא כבר הונע ]ההדגשה שלי, י"ח[. דבר על כן אינו נע."108 ובמקום אחר 

מבקר סקסטוס אמפיריקוס ישירות את דיודורוס קרונוס: 

להיות  לא  זו  סיבה  ובשל  ללא חלקים,  מוכל במקום  להיות  ללא חלקים  גוף  על  שהרי 

חייב  לנוע  אותו, אך מה שעומד  והוא מילא  )היות  ]בתוך המקום[  בתנועה, לא בתוכו 

שיהיה לו מקום גדול יותר(, ולא במקום בו הוא לא נמצא; שהרי הוא עדיין לא נמצא 

באותו המקום, כדי להיות בתנועה בתוכו. לכן הוא אינו בתנועה. אך זה הגיוני שהוא אכן 

היה בתנועה; שהרי מה שנראה בעבר במקום אחד נראה עתה במקום אחר — מה שלא 

היה קורה לולא היה בתנועה. האיש הזה ]דיודורוס[, לכן, ברצונו לתמוך בתורתו, אפשר 

אבסורד ]במשנתו[; שהרי איך אין זה אבסורד לומר שלמרות שדבר אינו בתנועה, משהו 

הונע? ]ההדגשות שלי, י"ח[109 

אותו אבסורד עליו מלין סקסטוס אמפיריקוס דומה מאוד לאבסורד הנמצא, לכאורה, 
בתפיסה שהתורה שבעל פה כבר ניתנה )האירוע כבר התרחש, השינוי כבר בוצע בעבר(, 
אך עדיין מתרחשת מן ההווה אל העתיד; שמתן תורה הוא בו־זמנית אירוע שהסתיים 
אך גם מתמשך. באותו האופן, תפיסת האילוץ האוליפיאני )על פי רובּו לפחות(, רואה 
בפעולת היצירה האוליפיאנית אירוע שכבר התרחש — כתיבת היצירה הראשונה באילוץ 
החדש — אך כזה הכולל בתוכו גם את מימושיו העתידיים עד קץ כל הדורות, שאחרת, 

Massie, הערה 5 לעיל, עמ' 288-287.  107
 Sextus Empiricus, Against the Physicists, (Trans.: R. Brett, Cambridge: Cambridge  108

University Press, 2012, p.103 (AM X, 119-120)

.)AM X, 86( 97 'שם, עמ  109



127

בי
חג'

ב 
יני על פי הגדרתו של רובּו עצמו, אין זה אילוץ אוליפיאני. בדיוק בתוך האבסורד הזה, שמצא 

גם התשובה  תִמָצֵא, כפי שנראה,  דיודורוס קרונוס,  סקסטוס אמפיריקוס בשיטתו של 
לאחד הטיעונים המפורסמים ביותר בעולם העתיק, המכונה "הטיעון העליון".110 

ל"בעיית קרב הים" של  דיודורוס  "הטיעון העליון" הוא, במידה רבה, תשובתו של 
לדיון העתיק  אריסטו. חלקים מהטיעון הזה השתמרו במקורות שונים בשל חשיבותו 
בשאלת הפטליזם ה)תיאו(לוגי. להלן ניעזר באפיקטטוס המביא את טיעונו של דיודורוס 
בשיחות. "אני לא בנוי לכך," מסביר אפיקטטוס בפשטות את הצורך בניסוח פתרון משל 
עצמו לטיעון של דידורוס,111 מה שלא מנע בעדו לשמור עבורנו את הטיעון. הוא מביא 

אותו בצורה של טרילמה: 

כל אמיתות עבר הן הכרחיות. כל מה שאירע בעבר לא יכול להיות אחרת.. 1
הבלתי אפשרי לא יכול לנבוע מהאפשרי. . 2
לכאורה, . 3 הגיונית  טענה  לעולם.  אמת  יהיה  לא  וגם  שאינו־אמת  מה  הוא  האפשרי 

האפשרי הוא תמיד עדיין־לא, ברגע שיהיה אמת יהפוך להכרחי ולא יהיה עוד אפשרי. 

כאשר  סתירה,  יוצרת  זו  בצד  זו  הצבתן  אך  כשלעצמן,  כנכונות  נדמות  הטענות  שלוש 
הבעייתית שבהן, על פי דיודורוס קרונוס, היא השלישית. אם האפשרי לא היה או לא 
יהיה אמת, או־אז אמיתוֹת העבר לא יכולות להיות הכרחיות )ההכרחי הוא גם אפשרי(. 
לכן, מסיק דיודורוס, בשנותו את טענה 3, כי ש"כל שאינו אמת או לא יהיה אמת אי 

פעם, אינו אפשרי".112 
נדמה כי הטיעון הזה לא נשתמר בשלמותו, ונעשו כמה וכמה ניסיונות כדי לשחזרו 
מבט  מנקודת  הטיעון  את  נבחן  מאסי,  בעקבות  זאת,  למרות  לוגי־פורמלי.113  באופן 
את  לתאר  מבקש  קרונוס  דיודורוס  כיצד  לבחון  ננסה  דהיינו,  אונטולוגית־טמפורלית, 
ולא  קבוע  הוא  העבר  מאליה.  ברורה  נראית   1 טענה  ובכן,  הטיעון.  באמצעות  ההוויה 
משתנה, ולכן לא ניתן להפריך את כל שאירע בעבר, שבעצם התארעותו לא יכול היה אלא 
להתרחש. טענה 2, "האפשרי לא מוביל לבלתי אפשרי" גורסת, למעשה, שאפשרויות לא 
ממומשות לא יכולות להתקיים. אם דבר מה אפשרי, מימושו לא יכול להיות לא אפשרי, 
הוא לא יכול אלא להיות. בניגוד לאריסטו, לא רק שאין כל סתירה פנימית באפשרי, אלא 
הוא חייב גם להתאים לנסיבות.114 אין עתיד לא מוכרע. דיודורוס לא רוצה לתת מעמד 

דיודורוס ניסח בעצמו ארבעה פרדוקסים אה־לה־זנון כנגד התנועה. יש אגב להבדיל בין טיעונו   110
של דיודורוס קרונוס ו"הטיעון העליון" של ברקלי )Master Argument(. כל שלושת חלקי הטיעון 
לפילוסופיה של  ישירה  תגובה  הוא  כנראה שהטיעון  בכתביו של אריסטו, מה שמוכיח  מובאים 

האחרון, ראו: Massie, הערה 5 לעיל, עמ' 289.
 Epictetus, Discourses, Fragments, Handbook. (Trans.: R. Hard, Oxford: Oxford  111

University Press, 2014, p. 117 (II.19.6)

.)II.19.1( 117 'שם, עמ  112
Massi, הערה 5 לעיל, עמ' 279.  113

שם, עמ' 300-299.  114



ית
בר

הע
ת 

רו
ספ

 ב
פה

כו
הא

ה 
יב

כת
 ב

יד
עת

־ב
בר

הע
ון 

עי
 ר

שי
ור

ש
 ל

ר:
אמ

ר נ
כב

ב 
כת

הי
 ל

יד
עת

ש
ל 

כ

128

להיות  יכול  לא  דיודורוס,  פי  על  במימושו.  תלוי  האפשרי  לאפשרי,  עצמאי  אונטולוגי 
שלאפשרי יהיה מעמד אונטולוגי באופן עצמאי ממימושו. כאן — בזיהוי בין הפוטנציאלי 
לאקטואלי — נדמה כי מצוי הבסיס להנחה המקובלת שדיודורוס הוא פטליסט. אם נמשיך 
לטענה 3, "האפשרי הוא מה שאינו אמת וגם לא יהיה אמת אי פעם", נראה שהיא רק 
נראית נכונה. ברגע שהאפשרי מתגשם הוא הופך להכרחי, אך הרי יש אפשרויות שלעולם 
לא תתגשמנה. כאשר אנו מניחים, כמו דיודורוס, את אמיתות שתי הטענות הראשונות, 
הרי הטענה השלישית מתבטלת ועלינו לנסח טענה מספר 4, כפי שמביאה אפיקטטוס: 
"דבר אינו אפשרי שלא היה או יתרחש".115 במילים אחרות, האפשרי הוא מה שקיים, או 

מה שיהיה קיים. מכאן נובע שכל שיכול להיות הוא רק אקטואליזציה של הדברים. 
פי  על  כאמור(.  )אטומיסטי  לוגי  לפטליסט  נחשב  דיודורוס  מדוע  כן  על  ברור 
עומד  או  אמת  ]כבר[  שהוא  ממה  חוץ  אפשרי,  אינו  "דבר  קיקרו,  לנו  אומר  דיודורוס, 
להיות ]אמת[."116 לכן, הוא ממשיך ואומר, על פי דיודורוס כל שעתיד להתרחש הוא בלתי 
נמנע. לו ניקח אדם בשם סקיפיו ונאמר עליו "סקיפיו ימות" אין עליו אלא למות על פי 
הגיונו של דיודורוס.117 קיקרו מניח כאן, שלא בצדק כפי שנראה, כי בשאלת "הקרב הימי" 
האריסטוטלי, דיודורוס כבר הכריע, והוא נאמן אד־אבסורדום של הלוגיקה הדו־ערכית. 
היות ועל פי שיטת חשיבה זו חייב להיות לעתיד ערך אמת או ערך שקר, היא מחייבת 
את הפטליזם הלוגי כפי שראינו לעיל. על פי קיקרו, דיודורוס מסוגל היה להאמין שעצם 
ניסוח המשפט "עתיד קיקרו שראשו ייערף וסיכת שיער מזהב תינעץ בלשונו", דיו כדי 

לגרום לאירוע הזה להתרחש ולהיכתב בספרי ההיסטוריה.118 
מה  והאקטואלי:  האפשרי  בין  מזהה  אריסטו,  אצל  מתואר  שהוא  כפי  הפטליסט, 
מוכרעות  הלא  העתיד  לטענות  אריסטו  של  שפתרונו  ספק  אין  שיקרה.  הוא  שאפשרי 
זאת  יחד עם  דיודורוס.  על  אינו מקובל  או שקר —  להן ערכי אמת  — התפיסה שאין 
בין אפשרות  והוא לא מזהה  פי הגדרתו של אריסטו, היות  לוגי על  אין הוא פטליסט 
ופוטנציאל. אלה שני דברים שונים עבורו. דיודורוס טוען שהאפשרי זהה או עם העבר 
או עם העתיד.119 הוא כן מכיר בשינוי, אך בשינוי רק לאחר שאירע. אריסטו פתר לדעת 
עצמו את בעיית קרב הים בטענתו כי חוסר ההכרעה היא תכונה של העתיד. דיודורוס 
ידיעה שלנו, אך העתיד כשלעצמו  נובע מחוסר  כי חוסר ההכרעה  ואומר  אינו מסכים 
אינה  עליה  מדבר  שדיודורוס  ההכרחיות  קיים.120  כבר  שהעבר  כשם  בדיוק  קיים  כבר 
פטליזם מוחלט המאמין שהכול נגזר מראש. ההכרחיות הזו היא ניסיון "לסתור את רעיון 

.)II.19.1( 117 'הערה 111 לעיל, עמ ,Epictetus  115
 Cicero, The Treatises of M. T. Cicero [ed.: Charles Duke Yonge, trans.: Francis Braham],  116

London: Henry G, Bohn, p. 271

שם.  117
 Cassius Dio Cocceianus, Roman History, trans.: Earnest Cary, Vol. 5, Cambridge:  118
 Harvard University Press, 1989, pp. 131-133; Cassius Dio Cocceianus, Roman History,

trans.: Earnest Cary,Vol. 8, Cambridge: Harvard University Press, 1989, pp. 3-4

Massie, הערה 5 לעיל, עמ' 289.  119
ראו:  "אמינות".  לבד מהעובדה ששתי הטענות הראשונות  לפתרונו,  לא מציג תימוכין  דיודורוס   120

Massie, הערה 5 לעיל, עמ' 290.



129

בי
חג'

ב 
יני הפוטנציה הנתפסת ככוח המכוון לקראת העתיד, הכוללת בתוכה את האפשרות שלא 

להיות ממומשת."121 דיודורוס לא מתכחש לאפשרות של עתיד, הוא רק לא מעוניין בו 
כתהליך. הוא לא רואה כל צורך להסביר כיצד העתיד מתרחש. 

דיודורוס יצר "מושג אונתולוגי־טמפורלי של אפשרות וחוסר אפשרות."122 אפשרויות 
שלא מומשו הן בלתי אפשריות מלכתחילה מפני שהן מחוץ לזמן, הן לא מתרחשות לא 
בעבר, לא בהווה ולא בעתיד. ההכרחיות הזמנית גורסת שבכל רגע נתון דברים הם כבר 
מה שהם, זה מאוחר מדי בעבורם להיות משהו אחר. סימפליקוס מציין שעבור דיודורוס 
לא רק גופים הם יחידות שאינן ניתנות לחלוקה, כפי שראינו לעיל, גם רגעים הם יחידות 
אטומיות שכאלה.123 גוף ללא חלקים יתפוס אם כן חלל ללא חלקים ברגע ללא חלקים. 
מחד, כזכור, דיודורוס לא מכיר בתנועה. מאידך הוא מודה שדבר־מה השתנה, כפי שראינו 
בדיעבד, לאחר שנעשה,  רק  בשינוי  הוא מכיר  בדבריו של סקסטוס אמפיריקוס.  לעיל 
ולכן תפיסת העולם שלו היא של סדר עניינים קפוא בנקודה t1, ואז בנקודה t2 מאוחרת 
יותר, סדר קפוא אחר. אולי כדאי להדגיש נקודה זו. דיודורוס אינו מכיר בשינוי כתהליך 
)תנועה( אלא רק במצב עניינים קודם ושונה. התבונה מכירה בהבדל שבין שני המצבים, 
אך לא בתנועה ביניהם. בין שתי הנקודות הללו אין מצב ביניים, אין נקודה שלישית, לכן 
מדובר בסדרת נקודות t שבכל אחת מהן מצב עניינים נתון וקפוא. דיודורוס לא מתכחש 
לתנועה כמו פרמנידס וזנון. כמותם הוא טוען שלא ניתן לחוות אותה, אך בניגוד אליהם 

הוא אומר שניתן להסיקה לאחר מעשה. 
על פי דיודורוס, אם כן, כל שהוא אמת )באופן יחסי לעבר(, הכרחי. בנוסף לכך, כל 
סדר עניינים עתידי לא יכול אלא להתרחש, ועל כן, כל שהוא עתיד אינו אלא אמת־עבר 
אחד  מצד  המקובל:  באופן  הליניארי  הזמנים  קו  את  לרגע  נדמיין  אם  השתנתה.  שלא 
העתיד, סדרת כל רגעי ה"עדיין־לא" המקבילים לצד השני, לעבר סדרת כל רגעי ה"כבר 
לא". "הטיעון העליון" גורס, אם כן, שאם כל רגעי ה"כבר לא" הם אמת מוחלטת, ומפני 
שלא יכול להיות עתיד באיזושהי נקודה בזמן שהוא לא "כבר היה", כל שהוא עתיד לא 
יכול אלא להיות עבר נצחי שאינו משתנה. במילים אחרות, היות וכל עתיד תמיד יהפוך 
אירועי  גם  הכרחיים,  הם  העבר  אירועי  וכל  והיות  יותר,  רחוקה  עתיד  מנקודת  לעבר, 
העתיד יהיו הכרחיים בעתיד הרחוק יותר. אפשרויות לא ממומשות מצויות מחוץ לציר 
יהפוך בתורו  ומה שיהיה  ועוד, היות  זאת  לזמן עצמו, מחוץ למציאות.  הזמנים, מחוץ 
יכולה  אינה  אחרת  אפשרות  שכל  גם  אלא  להיות,  אלא  יכול  לא  רק שהוא  לא  לעבר, 

להתרחש. 
העתיד, אם כן, כבר חלף עבר לו. הבה ונבחן שוב את זמן העתיד המושלם, אותו ראינו 
אצל ז'ק רובּו, ואותו הדגמתי בחשיבה היהודית הקלאסית. העתיד המושלם מתאר אירוע 
עתידי מנקודת עתיד רחוקה יותר, או, בלשון בני אדם: אנו מדמיינים את המחר מנקודת 

שם, עמ' 282.  121

שם, עמ' 295.  122
שם, עמ' 296-295.  123



ית
בר

הע
ת 

רו
ספ

 ב
פה

כו
הא

ה 
יב

כת
 ב

יד
עת

־ב
בר

הע
ון 

עי
 ר

שי
ור

ש
 ל

ר:
אמ

ר נ
כב

ב 
כת

הי
 ל

יד
עת

ש
ל 

כ

130

כמו,  זרות( משפט  ישיר משפות  )בתרגום  אומרים  אנו  כאשר  המבט של מחרתיים.124 
"מחר, כשתבוא אליי, כבר קראתי את הספר," אנו מניחים שתי נקודות עתיד. הראשונה 
היא הקריאה העתידית של הספר, והשנייה היא נקודת המבט הרחוקה עוד יותר, הצופה 

על השלמת תהליך הקריאה. 
הסיבתיות, באופן המקובל, מניחה סדר אירועים שנע מהעבר אל העתיד: ראשית, 
)בעתיד(.  תבאנה  עוד  שלהם  שהתוצאות  )הווה(,  ממומשים  לאירועים  )עבר(  סיבה 
בא  עתידי  אירוע  של  עבר"  ה"היות  הסדר.  את  הופך  דיודורוס  של  העליון"  "הטיעון 
רק לאחר ההתרחשות האקטואלית שלו. העבר הוא העתיד של העתיד. הקו הליניארי 
כך  עתיד,  קודמת —  עדיין  נקודה  באיזו  היה —  כשם שהעבר  בדיוק  המקובל מתהפך: 

העתיד יהיה — באיזו נקודה עתידית — עבר.125 

5. סיכום: בין פוטנציה )יכלה( לאקטואליזציה )מימוש(

דיודורוס  של  העליון"  ל"טיעון  הן  במאמרו  נרחב  מקום  רובּו  ז'ק  הקדיש  לשווא  לא 
והן ל"בעיית האינדוקציה החדשה" של גודמן. שניהם ניסחו )וגם הציעו תפיסת עולם 
משלהם( את הבעייתיות של העתיד הלא הכרחי ואת השלכותיה הלוגיות. העתיד הלא 
ובאילוץ  אחרת(  ולא  כך  להיות  )שיכולה  כללי  באופן  ביצירה  הדוקות  קשור  הכרחי 
האוליפיאני )לבטח בניסוחו של רובו( בפרט. רובּו מציע את העתיד המושלם כפתרון 
לבעיה של גודמן126 ורואה בו גם חלק בלתי נפרד מהגדרת שלב "החיבור" )כזכור אחד 
משלושת השלבים המתרחשים בו־זמנית( של האילוץ.127 אנחנו, בעקבות מאסי, מציעים 
דיודורוס קרונוס. ראשית,  "הטיעון העליון" של  גם כדרך להבנת  את העתיד המושלם 
הראיתי כיצד — עוד לפני הצטרפותו של רובו ל"אוליפו" חשוב לציין — דיברו מייסדיה 
של  המקובלת  הזמן  בתפיסת  מהתל  שבהגדרתו  רעיון  המטרים",  "הפלגיאט  רעיון  על 
הכתיבה והשפעותיה. אך יש כאן עניין עמוק הרבה יותר. שאלת הפוטנציאליות, העומדת 
במרכז הווייתה של "אוליפו", אינהרנטית לשאלת הזמן. הפוטנציאליות, כך נדמה, שייכת 
לתחום העתיד, והאקטואליזציה, המימוש, שייכת לעבר. דבר מה הושלם רק בעבר. כאשר 
הפעילות האוליפיאנית מציבה במרכזה את השימושים העתידיים באילוצים שהיא יוצרת, 
עצם ניסוחם, עצם ניסוח הפוטנציאל העתידי שלהם, נוטל את העתיד ונועץ אותו בעבר. 
רובּו טוען שעבור דיודורוס קרונוס רק העבר קיים, ואילו עבור לה־ליונה כל שישנו הוא 
העתיד.128 ההבדל בין השניים נכון כאשר אנו דנים בנקודת המוצא שלהם. בניגוד לרובּו 
אטען שההשלכות של שתי התפיסות המנוגדות לכאורה דומות, שלא לומר זהות. שניהם 
מעקמים את קו הזמנים הליניארי ומערבבים בין הזמנים במובנם המקובל. אנשי הספרות 

שם, עמ' 304.   124
שם, עמ' 305.  125

Roubaud, הערה 35 לעיל, עמ' 639-637.  126
שם, עמ' 637-636, 647.  127

שם, עמ' 647.  128



131

בי
חג'

ב 
יני העברית אותם הבאתי בפתח המאמר, רובם ככולם מודעים ברמה כזו או אחרת לכתיבה 

אכופה, אם כי )שוב, כמעט כולם(, אינם מנסחים של אילוצים חדשים. יחד עם זאת, 
בעצם השימוש המודע, המתבונן בעצמו, במנגנוני הכתיבה שנוצרו בעבר, הם נוטלים, 
גם מבלי משים, חלק בערבוב הזמנים שבעבודת הכתיבה שלהם. גם אם הם משתמשים 
באילוצים היסטוריים, מקובלים, השייכים זה מכבר לדנ"א הספרותי העולמי, ההתבוננות 
במעשה היצירה, כמו בניסויי הפיזיקה הקוונטית, מעצבת את תוצאותיו. הדבר נכון פי 
כמה כאשר נעשה שימוש באילוץ אוליפיאני, שבהגדרתו, כפי שראינו, הוא מודע להיותו 

כזה. 
הדבר נכון, כמובן, ביחס לכל כותבי הספרות המודעים למנגנונים בהם הם משתמשים, 
ולא רק ליוצרים בעברית. יחד עם זאת, בתשתית הלא מודעת של עבודתם, מונח "העבר 
בעתיד", או העתיד המושלם, וביטוייו בנקודות מרכזיות ביותר בחשיבה היהודית, בתפיסת 
התורה שבעל פה וברעיון הצמצום הקבלי. גם כאן המודעות הקיצונית למעשה היצירה 
בשפה )העברית(, הקשר שלה לבריאה, והמתח בין הקבוע )התורה שבכתב( והמשתנה 
כאשר  הללו.  הרעיונות  של  לניסוחם  אחר  או  כזה  באופן  הביאו  פה(,  שבעל  )התורה 
מצרפים תפיסת שפה טבעית, שמילותיה רוויות מציאות, )תפיסה שאינה אופיינית רק 
ליהדות הקדומה(, לַצורך האנושי האוניברסלי בחידוש, ולתנאים ההיסטוריים הייחודיים 
של הקבוצה היוצרת )הפעילות בשפה מחליפה את עבודת הקורבנות של בית המקדש 
החרב( מקבלים תרבות מוּנעת לשון, שהעיסוק במנגנוניה הוא חלק בלתי נפרד מהעשייה 
עצמה. בתפילת שחרית קוראים את פרק המשניות "איזהו מקומן של זבחים", ובו פירוט 
של סוגי הזבחים השונים ואופני הקרבתם בבית המקדש. מיד לאחר מכן נקראת ברייתא 
דר' ישמעאל, טקסט שאינו אלא שלושה־עשר כללים הרמנויטיים. כל יום, כחלק מתפילת 
שחרית, נקראים שני הקטעים הללו בזה אחר זה, כמזכירים: זוהי עבודת הפולחן החדשה, 
עבודת היצירה הפרשנית. זאת ועוד. בעצם הפיכת כללי הפרשנות לתפילה, אין עוד הבדל 
בין תיאוריה ופרקסיס, הפולחן הוא התיאוריה ולהפך. אולי כאן מצוי הקו הדק המקשר 
בין דת ותרבות. העניין ברור בתפיסת שפה טבעית, אך כיצד ניתן להסביר זאת ביחס 

ל"אוליפו" ולדיודורוס קרונוס? 
דיודורוס חלק עם האוליפיאניים תפיסת שפה הסכמית קיצונית ביותר.129 כדי להוכיח 
קשר  לביטויי  עבדיו  שמות  את  שינה  הוא  עליו,  סוּפר  כך  המילים,  של  שרירותן  את 
בהכרח  )לא  עבד אחר  גיסא".  "מאידך  חברו  ואת  גיסא"  "מחד  כינה אחד  הוא  שונים: 
בשל אופיו הדעתני, אולי אף להפך( כונה "יחד עם זאת". דיודורוס עשה כל זאת כדי 
וגם לאלה הטוענים שהשפה  ללעוג גם להבחנות הלשוניות של הפילוסופים בני דורו, 
היא טבעית.130 כפי שציינתי במבוא, דווקא כאן מצוי הקשר בין שתי התפיסות המנוגדות 
כל כך. באופן גס ניתן לומר כי בתפיסת השפה הטבעית נמחקים הגבולות בין המילה 

 Long and David Neil Sedley, The Hellenistic Philosophers, Cambridge: Cambridge  129
University Press, 1987, p. 101

 Catherine Atherton and David Blank, “From Plato to Priscian: Philosophy’s Legacy to  130
 Grammar”, in Keith Allan (ed.), The Oxford Handbook of the History of Linguistics,

Oxford: Oxford University Press, 2013, p. 309



ית
בר

הע
ת 

רו
ספ

 ב
פה

כו
הא

ה 
יב

כת
 ב

יד
עת

־ב
בר

הע
ון 

עי
 ר

שי
ור

ש
 ל

ר:
אמ

ר נ
כב

ב 
כת

הי
 ל

יד
עת

ש
ל 

כ

132

והדבר אותו היא מציינת, לכן אין דבר שהוא מחוץ לשפה. בתפיסת השפה ההסכמית 
התוצאה זהה להנחה ההפוכה. גם אם נניח שיש מציאות טרנסנדנטית המצויה אי־שם 
בחוץ, לא נוכל לעולם לתארה. כל שיש בידינו הוא שפה שרירותית המאפשרת לנו לכנות 
דבר מה בשם X ויום למחרת בשם Y. לכן, גם כאן, למרות גחמותיה של השפה, אין 
בידינו דבר מלבדה, ומלבד הרשות להשתעשע בה. אך גם השעשוע הוא מבוקר ותלוי 
חוקים. דווקא התפיסה הקיצונית כל כך של הסכמיות השפה היא המביאה להשתלטותה 
המוחלטת. השפה הייתה חלק בלתי נפרד מחייו של דיודורוס קרונוס. השעשוע הלשוני 
היה עניין רציני ביותר עבור אדם שכונה "הדיאלקטיקן" כמחווה ליכולתו להתפלסף, ועל 
בחצר  למותו.  גם  היא שהביאה  ומחשבתית  לשונית  יכולת  אותה  לארטיוס,  דיוגנס  פי 
המלך תלמי הראשון התקיים דו־קרב פילוסופי. סטילפו הציב לדיודורוס קרונוס כמה 
שאלות שהאחרון לא הצליח לענות עליהן מיד. המלך תלמי נזף בו קשות וזה פנה לביתו, 
שם כתב את התשובות לשאלותיו של סטילפו. מיד לאחר מכן הוא מת משברון לב בשל 
כישלונו. 131 האוליפיאנים, בעצם הבחירה האסתטית ליצור בשפה )או בכל מדיום אחר 
ככל אמן(, מניחים לשפה — שוב, המקרית, ההסכמית, שדווקא לכן אין בלתה — להשתלט 
על עבודתם. הם רואים בהשתעבדות מרצון לחוקים, פעולה "רצונית". החירות מעולם 

לא הייתה חרותה כה עמוק, כמו בכללים המושתים מרצון. 
בידי  השפה  תפיסת  מושתתים  עליה  המרכזית  הנקודה  כיצד  הראיתי  זה  במאמר 
הם  בה  הצורה  היא  היהודית,  בחשיבה  מרכזיים  ורעיונות  "אוליפו",  קרונוס,  דיודורוס 
רואים את הקשר בין פוטנציה ואקטואליזציה. אריסטו ראה בתנועה מעבר בין פוטנציה 
ביניהן.  הגבולות  את  מטשטשים  המשוואה,  צדדי  שלושת  כאן,  בעוד  לאקטואליזציה, 
בין  הבדל  אין  שעבורו  כאדם  מוגדר  זה  כאשר  פטליסט,  בהיותו  "הואשם"  דיודורוס 
הפוטנציה והאקטואליזציה. אך דיודורוס, כזכור, מכיר בשינוי הקפוא, השינוי בדיעבד. 
תפיסת התורה שבעל פה כתורה שכבר ניתנה יכולה להפוך לפטליזם מסוג אחר, פטליזם 
פרשני, כמו התפיסה לפיה האילוץ האוליפיאני )ושאר מנגנונים( צופים כבר את היצירות 

שתיכתבנה באמצעותם. 
כאן מצוי טשטוש הזמנים הקשור ביצירה הלשונית. בבסיס ההנחה שפוטנציה מובילה 
לאקטואליזציה, כמו חוק הסיבה והתוצאה, עומדת תפיסת הזמן הליניארי המקובלת של 
עבר )פוטנציה־סיבה־חטא( הווה ועתיד )אקטואליזציה־תוצאה־עונש(. כאשר הפוטנציה 
מתערבבת באקטואליזציה, מתערבבים גם שלושת הזמנים. גם האוליפיאנים וגם אנשי 
לעתיד  האופיינית  לעתיד,  שמעבר  עתיד  נקודת  אותה  את  חולקים  פה  שבעל  התורה 
האמת,  תתגלה  בו  רגע  אסכטולוגי,  רגע  הוא  פה  שבעל  התורה  של  העתיד  המושלם. 
בו המשיח יבוא, ואז תתברר משמעותו של הלובן שבין האותיות ולא יהיה צורך עוד 
היצירה  תבוצע  בה  הנקודה  אותה  היא  "אוליפו"  של  השנייה  העתיד  נקודת  בפרשנות. 
ונעשית באותו האילוץ, אותו אילוץ שצפה אותה. אנו  ליצירה הראשונה  הבאה לאחר 
הדתי  הסובייקט  ובין  והטבעית  ההסכמית  השפה  בין  ההבדל  את  שוב  לראות  יכולים 

 Diogenes Laertius, The Lives and Opinions of Eminent Philosophers, trans: C. D.  131
Younge, London: Henry G. Bohn, 1915, p. 99



133

בי
חג'

ב 
יני והאסתטי. יחד עם זאת, עד אז, עד לאותו רגע, אופני הפעילות והחשיבה דומים ביותר 

זה לזה. 
שאלה "העתיד הלא־הכרחי" וההכרזה כי אין לו ערך אמת, לא מספקת את קרונוס 
מבלי  השינוי  את  להסביר  רוצה  הלוגיקן,  הוא,  פה.  שבעל  בתורה  המאמינים  את  ולא 
למצוא  רוצים  תיאולוגי,  באופן  הם,  היסוד.  הנחות  של  הלוגיות  מההשלכות  להתעלם 
נגזר על האדם  ניתן,  את מקום הסובייקט מבלי לבטל את מקום האל. אם הכול כבר 
אין  הכוח אל הפועל.  מן  להוציא את מעשה הפרשנות האלוהי  כדי  אין קץ  עד  לפרש 
כאן רק פוטנציה לא ממומשת, יצירה עתידית של ספר, אלא הכחדה של משהו שכבר 
קיים, ממומש. "אוליפו" )האסתטיקנים(, באופן דומה לרבנים, מנסים להגדיר את מקום 
כמובן,  דתית  דרישה  אינה  ליצור  הדרישה  כאן  חוקי השפה.  מול  היוצר אל  הסובייקט 
עזה  חוויה  כולם חולקים  זאת  יחד עם  אינה קשורה בקבוצה, אלא אסתטית, פרטית. 
ליצור,  והמשתנה. הדרישה התיאולוגית לפרש, הצורך האסתטי  בין הקבוע  של המתח 
דיודורוס  של  הקפואים  הרגעים  בין  והאוליפיאני  הרבני  הסובייקט  את  המציבים  הם 
קרונוס. כמו אריסטו הם לא מתכחשים לזרימה המתמדת של הדברים; שלא כמותו הם 
לא מתעלמים מן העובדה שכל שניתן לתפוס הוא תחנות משמעות זמניות. התורה שבעל 
פה, האילוץ האוליפיאני שלא נוסח, הם הפוטנציאל הטהור. מימושם הייחודי הופך אותם 
לתורה שבכתב, לספרות מיוחסת, הדורשת מקוראיה להתבונן בה ולראות את עקבות 
תוך  אל  בחדווה  יחדיו  צוללים  והאוליפיאני  הרבני  הסובייקט  בה.  הנעוצים  הפוטנציה 
מהומת הזמן והשפה וחוצבים בה רגעים מובחנים של פרשנות ואמנות. גם אם תפחת 
כמוּתן של יצירות עבריות הכתובות באופן אכוף ומודע לעצמו הרי לא ניתן להתעלם 
)כשם שלא ניתן להתעלם מהפעילות האוליפיאנית, או מכל תנועה ספרותית ואמנותית 
הכותבים  של  והתרבותי  הלשוני  תת־המודע  מייצגות.  שהן  האסתטי  מהרעיון  אחרת( 
בעברית ניזון, גם אם לא במישרין, לא רק ממגמות רווחות בספרות הכללית, אלא גם 

מרעיונות שנוסחו רובם ככולם בעברית, לפני מאות ואלפי שנים.132 

אוניברסיטת אמסטרדם

תודה לנועה עמרי על עזרתה בהכנת המאמר לדפוס.  132


